Arabic Language & Literature Vol. 17, No. 2, Summer 2021 Manuscript Type: Research Article https:// journals.ut.ac.ir/ Print ISSN: 1735-9767 Online ISSN: 2423-6187 DOI: 10.22059/jal-lq.2020.289646.966

# A stylistic reading of Maad Al.jabury poetry: a poem of lightning as a model

Hossein Elyasi Mofrad<sup>1\*</sup>, Ati Abiat<sup>2</sup>

 PhD in Arabic Language and Literature, University of Tehran
Assistant Professor of Arabic Language and Literature, Farhangian University, Tehran

(Received: October, 06, 2019; Accepted: June, 23, 2020)

#### **Abstract**

Stylistic method is one of the most critical modern approaches to the study of texts, especially poetic texts and it has received a lot of attention form researchers because of its significant contribution to the understanding of the text after exceeding the apparent dimension of the text and delve into the meanings and semantics that emerge from verbal forms and semantic units. Maad Al-Jubouri is a prominent poet on the map of contemporary Arabic poetry and his poetry is characterized by a critical vision of the reality of life. It is only right to say that it is one of the most prominents who influenced the Arabic poetic library with revolutionary poems that reveal the great poetic awareness, the sensation, the eloquence of vision and the strong affiliation to reality. The focus here is on the study of al-Buraq's poem al-Jubouri and the research in the study of the lightning poem is based on the methodology and is carried out in two axes: the first axis is related to the study of the text and the attempt to explain the text and the manifestation of meanings and semantics in the intellectual, semantic and literary levels and the second axis is a study of the formal forms of the poem. The results indicate that Al-Barg's poem is alive, moving and embodies the poet's adherence to life and refusal of death and surrender. It also expresses the rejectionist attitude of the poet towards the foreign presence in Mesopotamia; also includes the poet's rejection of the Arab countries' unstable position considering Palestine and Iraq. And the poem in its introduction of these meanings lean on the language of the symbol symbols not to mention the enjoyment of the poem of metaphor and the various types of images of displacement and out of the ordinary, and used the poet satiric stinging of the Arab rulers who collude with enemies. On the other hand, came verbal forms according to the meanings that the poet tries to broadcast in the psyche of the recipient and to let them comprehend the atmosphere of the poem which is not created by chance.

#### **Keywords**

Contemporary Iraqi Poetry, Maad Al-Jubouri, Barq Poem, Stylistic.

<sup>\*</sup> Corresponding Author, Email: hsn\_elyasi@ut.ac.ir

مجلة اللغة العربية وآدابها السنة ١٧ ، العدد ٢ ، صيف ٢٠٢١م صفحة ٢٠١ (مقالة محكمة)

Print ISSN: 1735-9767 Online ISSN: 2423-6187 https://jal-lq.ut.ac.ir/

# قراءة أسلوبيّة في شعر معدالجبوري: قصيدة البيرق أنموذجا حسين الياسي مفرد "\*، عاطى عبيات "

خريج مرحلة الدكتوراه من جامعة طهران
أستاذ مساعد قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة فرهنكيان طهران
(تاريخ الاستلام: ٢٠١٩/١٠/٠١؛ تاريخ القبول: ٢٠٢٠/٧٦/٢)

#### الملخص

يعد "معد الجبوري" من الشعراء البارزين علي خريطة الشعر العربي المعاصر، ويتسم شعره بالرؤية الانتقادية إلي الواقع المعيش ، ولا نتجاوز الصواب إن قانا هو من أبرز الذين أثروا المكتبة الشعرية العربية بقصائد ثورية تكشف عن الوعي الشعري الشديد والحس الرهيف وبلاغة الرؤية وانتمائه الشديد إلي الواقع. ينصب "الاهتمام هنا علي دراسة قصيدة "البيرق" لمعد الجبوري وقد اعتمد البحث في دراسة هذه القصيدة علي البنيوية الأسلوبية ، وقد احتوت هذه الدراسة على محورين؛ المحور الأول يرتبط بدراسة النص ومحاولة شرحه وتجلية معانيه ، إضافة الى الدلالات الفكرية والدلالية والأدبية. أما لمحور الثاني ،فهو دراسة للأنساق الشكلية للقصيدة . وتشير النتائج إلي أنَّ قصيدة "البيرق" تنبض بالحياة والحركة وتجسد تشبّث الشاعر بالحياة وارتيادها ورفض الموت والاستسلام ويعبر أيضاً عن موقف الشاعر الرافض للحضور الأجنبي في أرض الرافدين ،وتتضمن أيضا رفض الشاعر للموقف المتخاذل للدول العربية في قضية فلسطين والعراق ،والقصيدة في طرحها لهذه المعاني تتوكاً علي لغة الرمز ناهيك المتخدم الشاعر السخرية اللاذعة بحق الحكام العرب الذين يتواطأون مع الأعداء ،واستخدم الالفاظ الفخمة الترصينة التي تتلاءم والسياق من جهة ،ونفسية شاعر يتوق للحياة ويرفض الموت من جهة اُخرى. هذا وقد جاءت الرصينة التي تتلاءم والسياق من جهة ،ونفسية شاعر يتوق للحياة ويرفض الموت من جهة اُخرى. هذا وقد جاءت الأنساق اللفظية وفق المعاني التي يحاول الشاعر بثمًا في نفسية المتلقي أو ترتبط بالمعني وتتلاءم معه ولم يكن توظيفها علي أساس الصدفة والإعتباطية ، بل تتلائم والفضاء الشعري.

# المفردات المفتاحيّة

الشعر العراقي المعاصر ، معد الجبوري ، قصيدة البيرق ، الأسلوبيّة .

\* الكاتب المسؤول

Email: hsn\_elyasi@ut.ac.ir

#### المقدمة

إنَّ اللغة الشعريَّة تكون حبلي بالدلالات والإيحات و هي الملاذ الوحيد للشاعر يعود إليه ويجعل منه آلية تجسيد مشاعره وأحاسيسه وتتبلور فيه ما يسعى الشاعر لإلقائه إلى المتلقى وبثّه وتكون اللغة الشعريّة في هذا الميدان جسر التواصل بين الشاعر و بين الجماهير غير أنَ درب هذا التواصل اللغوي الشعري شائك وطويل وملىء بالتضاريس والعقبات ، ولا شك أنَّ الشاعر في صياغة اللغة الشعريّة يهتمُّ بما يسمّى الفجوة بين النص وبين التلقى ، والفجوة في هذا السياق هي المسافة الجماليّة التي تتمتّع بها اللغة الشعريّة ومن شأنها دوماً كسر أفق التلقى ،وعلاوة على هذا ، تختبي مرامي الشاعر الكبري وراء مجموعة من الحواجز والصدود لا يمكن القبض عليهابسهولة ومن هنا تتجلّى مهمة الأسلوبيّة بوصفها المنهج النقدى لدراسة النص الشعرى بغية الوصول إلى المعانى والدلالات والمقصديات التي يريد الشاعر زرعها في نفسيّة المتلقى؛ إذن يعود الفضل للأسلوبيّة و إلى دورها وإسهامها الكبير في فهم النص والكشف عن المعانى المختلفة التي تختفي وراء الظاهر العلاماتي للغة الطافحة بالتضاريس والعقبات التي تحول دون الوصول إلى المعاني.ينتمي معد الجبوري إلى أسرة شعرية تماماً و قد واصل المسيرة الشعرية للأسرة الجبورية وبلغ فيها مبلغاً لم يكن أحد من أبناء أسرته قادراً على الوصول إليه ، فهو بدر السماء الشعريّة للأسرة الجبوريّة والبقيّة نجومها ولم نكن نتجاوز الصواب إن قلنا هو رائد الشعريّة في الأسرة الجبوريّة.إنه من الأصوات الشعريّة المتميزة التي أشعلت شمعة القصيدة وأضرمت فتيلها وأغنت المكتبة الشعريّة العربيّة بمجموعة من القصائد الشعريّة المتوهجة التي تنبع من الوعي الشعري الشديد للشاعر وتكشف عن الخزين الثقافي والمعرّفي للشاعر الموهوب.إنَّ الجبوري حريص شديد الحرص علي بناء الشعر وصياغته في الصورة الجماليّة الداعيّة إلى الدهشة والمباغتة ولم تكن المعانى في ضوء اهتمام الشاعر بالجانب الجمالي للشعر متجليةً تمام التجلي في ظاهر اللغة ، بل إنَّ فهم شعر الجبوري يحتاج إلى التمحيص والتمعن والدراسة بغية الوصول إلى الفهم الحقيقي عن شعر هذا الشاعر الثوري الذي يجعل الشعر وسيلته للتعبير عن توقه الشديد إلى الحياة وتجسيد روحه الوهاجة التي ترفض الموت والضياع. يحاول هذا البحث دراسة قصيدة "البيرق" لمعد الجبوري ، واعتمد في مقاربته لهذه القصيدة على المنهج الأسلوبي بوصفه المنهج النقدي المهم في دراسة النصوص الشعريّة وجاء البحث في دراسته لهذه القصيدة في محورين:المحور الأول دراسة في الرموز والدلالات، والمحور الثاني دراسة للظاهر العلاماتي المرتبط بالأنساق اللفظيِّة للقصيدة وهي تحمل المعاني والدلالات، وتهدف الى الإجابة على مجموعة من الأسئلة منها:

ماهي أهم المقومات الأسلوبيّة لقصيدة البيرق؟ وماهو الارتباط بين المعاني والدلالات والظاهر العلاماتي للغة؟ وما هي أهم الأفكار الرئيسة لهذه القصيدة التي تكشف عنها الأسلوبيّة؟

# خلفيّة البحث

صار شعر الجبوري مهبط اهتمام الكثير من الباحثين ، وتناولت أقلام كثيرة شعر الشاعر نخصُّ بعضها بالذكر:كتب خليف خضير محمد مقالة تحمل عنوان «قصيدة " لقاء أخير" للشاعر معد الجبوري: قراءة في المتن الشعري، والمقالة مطبوعة في مجلة آداب الرافدين سنة ٢٠٠٩م والبحث قراءة تأويليّة لهذه القصيدة التي تطفح بالرموز المختلفة والأساليب اللغويّة من الانزياح والانتهاك والمفارقة و... وكتب حسين الياسي مقالة معنونة بـ "ثنائيّة الموت والحياة في شعر معد الجبوري" والمقالة مطبوعة في مجلة دراسات الأدب المعاصر سنة ٢٠١٨م في العدد ٣٧ وهي دراسة لجدليّة الموت والحياة في شعر الشاعر ، و كتب نفس الكاتب مقالة تحمل عنوان "حركيّة الرمز وانحراف الحضور في شعر معد الجبوري" والمقالة مطبوعة في مجلة لسان المبين سنة ١٣٩٧ وهي دراسة للمفارقة التصويريّة والديناميكيّة للرمز في شعر الشاعر ، واختار اخلاص محمود عبدالله موضوع «سيميائيّة العنوان في شعر معد الجبوري» عنواناً لرسالته سنة ٢٠١٣م في جامعة الموصل ،والبحث دراسة سيميائيّة للعنوان في شعر الشاعر ، وهناك رسالة ماجستير تحمل عنوان «بنية الإيقاع في شعر معد الجبوري» كتبها قاسم محمد الجريسي في جامعة الموصل ونوقشت الرسالة سنة٢٠٠٧م .ولم نجد بعد الرحلة الطويلة في المجلات والمواقع بحثاً يمتُّ بصلة لموضوع هذا البحث وهذه أوَّل دراسة بنائيَّة شاملة تكشف عن الخصائص الأسلوبيّة والمقومات الفنيّة والدلاليّة لقصيدة "البيرق" لمعد الجبوري.

## تحديد المصطلح وإطار البحث

تضاربت الآراء في تحديد مفهوم الأسلوبية وأصبح التعريف عنها عند العلماء والدارسين للغة والخطاب متعدد الأطراف ومتشعب الأبعاد وفي هذا السياق قبل أن ندخل في مجال الأسلوبية نبدأ بتقديم تعريف موجز عن الأسلوب.فماهو الأسلوب، وخاصة بالنسبة للشاعر؟فقد

ارتبط مفهوم الأسلوب بكيفيّة الرؤية إلى الأشياء والعالم وكيفيّة بناء اللغة للتعبير عن الأشياء والعالم ،واللافت للنظر أنَّه لا يختلف المفهوم اللغوى للأسلوب عن المفهوم الاصطلاحي ، وجاء في لسان العرب أنَّ الأسلوب هو الطريق والوجه والمذهب وفي موضع آخر من اللسان: «يقال أخذ فلان يض أساليب من القول أي أفانين منه» (ابن منظور ، دت ، مادة سلب) وعلى هذا الأساس ،الأسلوب هو الطريق والمنهج في التعبير وهذا ما يستنبط من قول "بيفون" حين يرى أنَّ الأسلوب هو الرجل نفسه حين يتخذ من أداة التواصل آليّة للتعبير ويتخذه كالمنهج والطريقة وهذا هو ما يستخرجه "ماكس" جاكوب من قول بيفون في تفسيره إلى أنَّه لغته في التعبير وحساسيَّته الخاصة (عياشي ،٢٠١٢م:٣٣) فالأسلوب هو طريق في الكتابة وشكل من أشكال التعبير والأسلوب بالنسبة للشاعر هو طريقة التعبير عن مشاعره وأحاسيسه ومنهجه في التعبير عن واقعه وما يلفت الانتباه في أسلوب الشاعر هو العلاقة بين نفسيّة الشاعر واللغة بوصفها آلية خلق الأسلوب للشاعر وفي الحقيقة تتمّ صياغة اللغة بالنسبة للشاعر في اختيار أسلوبه الخاص به وفق مشاعره وأحاسيسه وهذا ما يراه جاكوب في تعليقه على قول "بيفون" واذا كان هذا هو تعريف الأسلوب في ارتباطه باللغة وتفسيره على أنَّه فردانيَّة التعبير اللغوى فهناك طائفة من الدارسين واللسانيين يقدِّمون تعريف الأسلوبيّة في ارتباطه بالفكر فالأسلوب عند "شوبنهاور" هو الطريقة في الفكر والمنهج في الرؤية إلى الأشياء والعالم وطريفة التفكير عنده هو الأسلوب وهو يختلف من شخص إلى أخر أما الأسلوبيّة فهي علم يعكف على دراسة اللغة والخطاب من المنظور اللغوى والتداولي وهو عند "بارلى" المؤسس الأول للأسلوبيّة علم دراسة الخطاب واللغة ومنهج لنقد النصوص ويعمل كجسر تواصل بين النقد والأدب واللسانيات ويرى أنَّ الأسلوبيَّة «تدرس وقائع التعبير اللغوي من ناحيّة مضامينها الوجدانيّة ، أي تدرس تعبير وقائع الحساسيّة المعبّرة عنها لغويّاً كما تدرس فعل الوقائع اللغويّة على الحساسيّة، (عياشي ،٢٠١٢م: ٣١) فوفق هذا الرؤية إلى الأسلوبيّة تصبح الحساسيّة اللغويّة في ارتباطها بالفعل الوجداني هي موضوع علم الأسلوبيّة التي تعنى حسب مجموعة من الباحثين أمثال أريفيOrivih ودولاسDulas وريفاتيرRafatyr وصف للنص الأدبى حسب طرائق مستقاه من اللسانيات ، فهي بذلك منهج لساني يتسلَّط على الخطاب الفكري والأدبي قصد استجلاء روابطه الداخليّة ثم آلية تأثيره على المتلقى (المسدي ١٩٨٢م: ٤٨) عبر دراسة النظام اللغوي والتنظيم التركيبي وصياغة اللغة بغية الوصول إلى الفكر والوجدان والمنطق الشعرى وهذا هو موضوع الأسلوبيّة ،أى هي الاهتمام باللغة والبعد النسقى للخطاب والنص بغية الهيمنة على الفكر المطروح في ظاهر الخطاب والنص عبر دراسة «المدلولات الجماليّة في النص الأدبي ومن خلال الاهتمام بالعلاقة القائمة بين الصيغ التعبيريّة وعلاقة هذه الصيغ بالمرسل والمتلقي» (ايوكي وآخرون ، ٢٠١٦م:٢٠٨) بالرؤية الجماليّة والتأويليّة للنص الشعري للكشف عن فكرة النص والمعاني المختلفة التي تتبعثر وراء الظاهر العلاماتي للغة الشعريّة غير أنَّ الدراسة الأسلوبيّة أصبح لها مسالك متعددة في تحليل النصوص والمنهج المتتبع. في هذا البحث هو أسلوبيّة من نوع النسقيّة الدلائليّة التي تتضمن دراسة اللغة والدلالة في المحورين المختلفين بغيّة الوصول إلى الفكرة السائدة علي النص الشعري ففي المحور الدلائلي دراسة للرموز والأشارات من قصيدة البيرق ومحاولة للكشف والإبانة عن فكرة النص الرئيسة ومضامينه والمحور الثاني دراسة للغة في النص الشعري في ضوء المستويات المختلفة من المستوي الصوتي والتركيبي ورصد نقدي للألفاظ والأنماط الظاهراتيّة التي يتم توظيفها في القصيدة علي أساس ارتباط بهواجس الشاعر وخلجاته وارتباطه بالموضوع والفكرة وثمة نمط من الدراسة الأسلوبيّة وهي دراسة النص الشعري في المستوي الأدبي للتقنيات التعبيريّة الموظّفة في قصيدة البيرق للشاعر معد الجبوري.

## دراسة أسلوبيّة لقصيدة البيرق

تحتوي هذه الدراسة الأسلوبيّة ،كما قيل آنفاً ،على ثلاثة محاور:فالمحور الأوّل محاولة لتجلية فكرة النص في المستوي الفكري ، والمحور الثاني دراسة للرموز والدلالات التي تتمتّع بها القصيدة والتي يستخدمها الشاعر في سبيكة دلاليّة خاصة تعرض الفكرة ،والمحور الثالث دراسة موضوعاتيّة للأنساق اللفظيّة والبني الشكليّة للقصيدة.

### المستوى الفكرى

إنّ المرحلة الأولي من الدراسة الأسلوبيّة هي المستوي الفكري أو تحديد الفكرة العامة للنص وتبيان الموضوعات التي يحاول الشاعر بثّها في أرض القصيدة أو القائها إلى المتلقي عبر استخدام لغة الشعر. وأوّل ما يستوقفنا عند الدراسة الموضوعاتيّة لنص ما ، انَّ العنوان في الشعر العربي المعاصر ليس عتبة شعريّة أو جزءاً بنائياً خالياً عن المعني والفكرة بل هو اختزال للمعني العام للقصيدة أو نقطة النهايّة التي يحاول الشاعر زرعها في نفسيّة المتلقي ويمثّل الجزء المهم الذي لا يمكن الاغفال عنه في دراسة نص شعري ما فهو ثُريا النص لتألقه وانارته له ويعدُّ منبّهاً أسلوبياً لايستهان به في النص الشعري وهو الجزء الشعري المهم الذي يشرف علي النص لتوجيه فعل القراءة (الخليل ،٢٠١٢م:١٤) ويضيء ايضا عتمات

النص ومغاليقه وعلاوة على هذا يعمل كعتاد هجومي يزوِّد القاريء للنص بخلفيّة معرفيّة تمدُّ المتلقى بالعون في فك النص واستنطاق رموزه واشاراته وعلي ضوء ما مرَّ نستطيع القول :إنَّ عنوان القصيدة التي بين أيدينا يحمل وظيفته الخاصة في قصيدة "الجبوري".ومن الناحيّة التركيبيّة فإنّ عنوان "البيرق" في قصيدة الجبوري يتكوَّن من الجملة الاسميّة ، يمكن أن يكون المبتأ محذوفاً والخبر هو البيرق أو أن يكون البيرق مبتدأ والخبر محذوفاً وصياغة العنوان بهذا النمط يعدُّ نوعاً من أنواع التمويه في العنوان الشعرى يستفزُّ وعي المتلقى ويدفعه للخوض في عالم القصيدة ويسهم في مداومة القراءة وأوّل ما يجلب لانتباه في هذا العنوان الشعري هو أنَّ عنوان "البيرق" عنوان تراثي استخدمه الشاعر لقصيدته ، وبتعبير آخر يمكن القول: إنَّ عنوان القصيدة يحيلنا إلى أجواء الحرب والصراع وحالة الصدام، وهذا هو أوّل ما يستوقفنا في عنوان قصيدة البيرق والتنظيم الصوتى فالعنوان يتلاءم وسياق القصيدة ونفسيّة الشاعر وهو يتوق إلى الحياة والانبعاث ويرفض السكونيّة والضياع، فالباء في عنوان البيرق صوت مجهور انفجاري يتناسب وحالات الغضب والسخط في الحرب، والترجيع الصوتى في حرف الراء ايضاً يتلاءم ونفسيّة الشاعر وهو الذي اشتهر بالحضور والنضال والمقاومة في أوساط الأدب وأصبح أيقونة الرفض والتصدى وحمل لواء "أمل دنقل" رائد الرفض في الشعر العربي المعاصر وبلغ في هذا الميدان مبلغا لم يبلغه "دنقل" فالعنوان في قصيدة الجبورى يحمل وظيفة تحديد الهويّة للقصيدة ويحيلنا إلى أجواء الحرب والصراع ويمكن أن يكون لعنوان البيرق في قصيدة الجبورى دلالات أخرى منها دلالات الشموخ والإباء فالبيرق في معادله لمعانى الشموخ والإباء يحيل إلى شموخ العرب في العصور الماضيّة، والذي خمدت ناره بفعل الخيانة والتواطأ مع الأعداء وفيه أيضاً دعوة إلى استعادة ذاك الشموخ والإباء من خلال النضال المستمر ومواجهة أعداء الأرض والوطن وبمداومة الحضور في ساحة الحرب والرفض والتصدي .هذا وقد أنشد معد الجبوري قصيدته أبان الغزو الأمريكي للعراق وأصبح لها أصداء واسعة في أوساط الأدب والشعر وأثارت جلجلة وضوضاء كبيرة في الساحة العربيّة لمواقفها الصارمة من قيادات الدول العربيّة التي تنبطح أمام العدو الأمريكي ولقيطه الغاصب الكيان الصهيوني.قسّم معد الجبوري قصيدته إلى خمسة أقسام لقطات . في اللقطة الأولى استخدم الشاعر لغة شعرية تعيد إلى أذهاننا رائحة شعر "بشاربن برد "و"الأعشى" وفي هذه اللقطة يجسِّد الشاعر وُلُوجَه خضم المعركة مع الأعداء ويجسِّد فرسه الولَّاج يخوض المعركة ويزيل غبار الحرب وهو نضج بالمعارك ولا يرجع إلى الأعقاب عند اندلاع نار الحرب وهو الذي يضرم نارها متخذاً بعنان فرسه من دون أن يرتابه الخوف والهلم .اسمعه يقول في افتتاحية قصيدة البيرق:

جَمَحَت بي/ أو جَنَحَت /لا فرق/ بسيفي تقتَحم الغمرات/وعند مثار النَّقع تصول /وأنا فارسُها الصَّعب/وخوَّاض لظاها/حيث السَّاحات صليل /والآفاق صهيل / أعنتها بيدي والشَّاهد أيلول .. (الجبوري الظاها/حيث السَّاحات على الجبوري الذي يستأنس والشَّاهد أيلول .. (الجبوري المنعني على نفسه في الحرب والصراع ويجنح هو و فرسه إلى ساحات الحرب والقتال ولايخشي على نفسه في الحرب والصراع ويجنح هو و فرسه إلى ساحة الحرب والقتال ولاتصيبه الانتكاسة في ساحة الحرب بل يزداد الحاحاً للحضور عندما تبلغ الحرب أشدَّها ويتصاعد غبارها بل حينما يختلط الحابل بالنابل وتلتحم الجيوش ، يختار خيار الحضور والقتال. ومايلفت الانتباه كما تكشف عنه افتتاحية القصيدة هو نزوع الشاعر إلى طائفة شعراء الإحياء فيفعل في القصيدة المعاصرة ما فعله أمثال البارودي و شوقي والجواهري وهو آخر الكلاسيكيين العرب بحيث نراه في افتتاحية هذه القصيدة يحذو حذوهم ويضرب علي أوتارهم ويستعيد هوية القصيدة العربية القديمة عبر استخدام معطياتها للتعبير عن إرادة الحياة وتوقه إلى النضال والحرب في سبيل الذود عن الوطن والأرض. وفي اللوحة الثانية يعبر الشاعر عن العلاقة بينه وبين الأرض قائلاً:

وحدي في الساحة ما زلت/ أنا البيرق والسيف المسلول بدمي حَصَّنت بلادي /وبخطوي أدنيت الأنجم مرمن كَفَّي َ /صَيْرت عراق العشق حقولاً آمنة ومنحت فراتيه عيوني /فسعى النَّخل إلي الي وأنا أفتح للطير نوافذ داري /وأنا ألارق والضليل وحدي في الساحة ، لي صوتي /ويداي ولي ماء جبيني /والحب وما أعطي /والسيف وما سوي /إن خيولي نار تسعي /وحجارة غيظي من سجيل .... (الجبوري ،٢٠١٢م: ٣٤٣ - ٣٤٣).

ويجسِّد الشاعر حضوره وحيداً في ساحة النضال و وسط دوامة الحرب وهو يصون البلاد بدمه والدم القرينة المضمرة لفعل الشهادة والفداء وفي الحقيقة يري الشاعر أنَّه الدم كفيل لإدامة الأرض وخلوده وهو يهبُّ نفسه فداءً للأرض وفي موته حياة للأرض والوطن ولهذا يرغب هو في الموت والشهادة اعتقاداً منه بأنَّ الأرض بعد موته وشهادته تنبض بالحياة ويكشف أيضاً عن حبِّه للأرض بتجسيد منح عيونه لرافديها وفي هذا تعبير شعري عن علاقة الحبِّ والانتماء إلى الأرض وليست العلاقة بينه وبين الأرض علاقة أحاديِّة بل العلاقة بينهما علاقة الحبِّ والأخذ والعطاء «فالنخلة هي من رموز العطاء والخير وهي

أيضاً رمز العراق بخيراته الدافقه عبر السنين »(فاتن غانم ،٢٠١٦م: ١٢٢) وهو في هذا المشهد الشعري المناضل في لبوس الإنسان وإذا كان الشاعر يهدي نفسه فداءً للأرض فالأرض تسعي إليه وهي التي تعطيه القوة للمقاومة والمجابهة فيخوض غمار الحرب ويرد المارد والضليل ويصير العراق حقولاً آمنة واثرها يبزغ الفجر في الأرض وتندلع شرارة الحياة فيها وتسودها أجواء الحرية . وهذا هو ما يعبير عنه الشاعر بفتحه النوافذ للطيور فالطيور فالطيور في الشعر العربي العاصر رمز الحرية والطموح الإنساني الرفيع ورمز الأمل ،فالحرية في العراق مسلوبة من قبل أعداء الأرض و قدخَفَّتُ شعلة الأمل فيه ، غير أنَّ ما يسترد الحريبة المسلوبة ويعيد الأمل إلى الشعب والأمة هو فعل الفداء والشهادة .من هنا يدلك معد الجبوري علي جمالية النضال وجمالية الفداء والشهادة بغية دحر العدوان وإعادة الحياة الى الأرض وإلى الوطن ، اسمعه يقول:

وحدي في الساحة ما زلتُ/أنا الطالعُ ما بينَ النَّه رَينِ/ الآتي ، ومعي الطوف ان /دَوَّنْتُ على رُقُم الطين /وصايا شعبي /وأقمتُ الأبراج /وجَمَّعتُ الفُرسان /وللجلَّى أعددت جيادي /ولقد أبصرت فَحذَّرت /وحرَّضت صخور جبالي /وبطون وهادي / وطلعت / يداي لشعبي أشرعة / وخطاي قناديل / ووجهي قمر لجبين بلادي .. (الجبوري ٢٠١٢م - ٣٤٤ – ٣٤٥).

ويجسد الشاعر في المشهد الشعري كما فعل في بداية اللقطة حضوره وحيداً في ساحة النضال وهو يطلع من بين دجلة والفرات ويحمل الطوفان إلى الأرض واللافت للنظر أنَّ الشاعر في هذا المشهد الشعري يتقمص شخصية نوح (عليه السلام) ويحمل الطوفان للبلاد والطوفان هو القوة المدمرة التي تفسع أعداء الأرض وتبيدهم . هذا ويجسد الشاعر في هذا المشهد الشعري أنَّ يديه أشرعة للشعب وأصبح يوجه مشوار الشعب ويقود الأمة إلى شاطيء الأمان والرَّاحة وحضوره هو الذي يزيل قتامة البلاد ،وبات وجهه قمراً لجبين البلاد ويضيء للشعب الدروب .ونري الشاعر في اللوحة الثالثة ظلَّ وحيداً في ساحة القتال يدعو الأعداء للقتال الذين أضمروا للأرض الأحقاد والضغائن وهويؤمن شديد الإيمان بأنَّ كلَّ أعداء العراق ولو حشدوا كل إمكانياتهم لن يستطيعوا أن يمسوا كرامة الشعب والأمة. اسمعه يقول:

 النيران / ناديت / فسَدُّوا الآذان / وبالحقد اتَّشَحوا / ودعوتُهُمُ للسلم فما جَنحوا / فلاتمتلئ الوديان بهم / ويغص الميدان / والمجد / ورايته الأولي / وعراق العِزَّة والفرسان لن تعبث ريحهم / خُصل البصرة / لن تعبث ريحهم مُضفائر ميسان .. (الجبوري ٢٠١٠م - ٣٤٥ - ٣٤٥).

والنص الشعري يكشف عن حقيقة العراق وحقيقة العدوان، فالعراق يخفض جناحه للسلم ويمدُّ يد المصالحة إلى الأعداء لكنهم يرفضونها لأنَّ طبيعته العدوان والغطرسة والهمجية مُتَشْحَةٌ بالحقد والضغينة للعرب والأرض العربية .وأضمروا هذه الأحقاد للأرض غير أنَّهم لايستطيعون مسَّ الكرامة العراقية؛ لأنَّ العراق أرض العزة والإباء والشموخ ولايقبل الضيم ولا يكون المتساوم مع الأعداء الذين يعملون علي ممارسة مشروع القتل والإبادة فيها من "ذي قار" حتى اليوم وفي اللوحة الرابعة يوجه الشاعر عدسة الكاميرا إلى الحكام العرب المتهاونين مع الأعداء والذين يغطون في سباتهم العميق ويتواطأون مع أعداء الأرض والوطن، اسمعه يقول:

وحدي في الساحة / وحدي / والعصبة من عرب النكسات /على التلّ قُعود / من ( ذي قار ) إلى اليوم / أهز بجنع النخوة قيهم / وهم قوق التلّ قعود / وأصيح بهم / يا عرب الغفلة / والسقطات / ويا عرب الدرب المسدود / أفلا يُحسن فيكم أحد / أن يُلقي حَجَرًا في البئر / لولاكم ما هزت أوتاد مضار بنا / ريح الغزوات / ولا طالت كف حقود / من ذي قار ، إلى اليوم ... (الجبوري ٢٠١٢م : ٣٤٧ - ٣٤٧).

والمتأمل في هذا النص الشعري يلحظ أنَّ الشاعر يكرِّس في هذا التشكيل الشعري حقيقة يؤمن بها ومفادها هو أنَّ الأعداء، من "ذي قار" الى اليوم، لم يجرؤوا لشنِّ هجوم على الأرض العربية ،لو شاهدوا امام غزوهم سداً أو عقبة ، إنما شاهدوا حالة التنازع والتصارع بين الحكام العرب مما حرّض الأعداء على أن ينتهزوا الفرصة لتمرير مآربهم الخبيثة ،وذلك لانشغال القادة بالصراعات الداخلية التي فسحت المجال لأعداء الأمة العربية ليعثوا في الأرض فسادا .كما أنّ لرخو الحضور العربي وضياع النخوة العربية في تحمّل المسؤولية ، دورٌ هام في مأساة الأمة في العراق وفي فلسطين والذي جعل الأعداء يمتشقون صهوة هذه الأرض دونما رادع ولا مانع فطالت أيديهم علي الأرض العربيّة ،ويقول في فلهاية اللوحة:

وذاكَ يُطلِّقُ غرناطَة /وهيَ بأثوابِ العُرسِ/وهذا يُلقي لِبني صهيون / مفاتيحَ الجولانِ/وذاكَ يُتاجِرُ منذ زمان / بِقميصِ فلسطين / ويركعُ للتلمود /حين أهزُ بجذعِ النَّخوةِ فيكم /لا يسَّاقط حولي غيرٌ بقايا أقنعة / ووجوه سود / وحدي في الساحة / يا عربَ الغفلة والسقطات.. (الجبوري ٢٠١٠م: ٣٤٩ – ٣٥٠).

يجسّد الشاعر في هذه القصيدة ضياع المكان ومحنة المكان ويشير إلى استمراريّة السقوط ومداومة المأساة بالنسبة للمكان والإنسان معاً من الأندلس ماضياً إلى العراق وفلسطين حاضراً.يعزف الشاعر في هذا المشهد الشعرى على إيقاع الخواطر ويعيد إلى الأذهان سقوط الأرض العربيّة وضياع المجد العربي في الأندلس نتيجة فعل الخيانة والتواطأ ، فحكام العرب ينساقون وراء ما فعل "أبو عبدالله الصغير" في الأندلس ويتواطأون مع الأعداء وهذا التواطء هو الذي جرٌّ ولا يزال يجر الأرضَ العربيّة إلى الضياع والخراب ،وفي الحقيقة يربط الشاعر في هذا التشكيل الشعرى بين محنة المكان في الأندلس ومحنة العراق وفلسطين للتعبير عن الحماقة المتجذرة في نفسيّة الحكام العرب الذين لايهمهم مصير الأرض والأمة ،ويشير الشاعر أيضاً باستحضار غرناطة إلى النهاية المخزيّة للحكام وفي ضوء ما مرَّ في هذا المستوى الفكرى وبعد هذه الرحلة في هذه القصيدة يتبين لنا أنَّ معد الجبوري شاعر ثوري بامتياز وشاعر الرفض والتمرُّد، وفي الحقيقة الرفض والتصدي يعدُّ مذهب الشاعر يعتنقه وينتمى إليه بحيث لا يقبل بديلاً للأرض وإلى جانب موقفه الرافض لأعداء الأرض ونضاله المستمر معهم والقناعة بأنَّ الحبُّ الثوري هو الذي يخلِّص الأرض من المحن والمكابدة وأيضاً تكريس فعل الشهادة والفداء في كلِّ كلمة يقولها وفي كلِّ سطر يكتبه، نري للشاعر يمزِّج مواقفه الثوريِّة الرافضة أمام الأعداء بالسخريَّة اللاذعة لحكام العرب المتهاونين مع الأعداء والذين نسوا المجد والشموخ العربيين وتواطأوا مع الأعداء لقتل الأمة العربيّة في العراق و فلسطين.

# المستوي الأدبي

أوَّل ما يجلب الانتباه في قصيدة معد الجبوري هو أنسنة الرموز المكانيِّة في هذه القصيدة مثلما نلاحظ في أنسنة النخيل وهو من الرموز المكانيّة وظَّفها الشاعر في هذا القصيدة وأنسنة هذا الرمز المكاني تحمل في طياتها الجانب الدلالي والجمالي معاً فمن الناحيِّة الجماليِّة تسهم أنسنة النخل في شعريِّة التعبير والتشكيل من خلال إضفاء الصفات الإنسانيّة إلى النخيل كما تجعل المشهد الشعرى ينبض بالحركة ، إلى جانب اسهام الأنسنة

في تحقيق جماليّة المشهد الشعرى الذي يحمل الجانب الدلالي، وفي الحقيقة أنّ أنسنة النخيل في هذا المشهد الشعري تربط بين رفض الشاعر لعوامل السلب والقتل والدمار ورفض الأرض وتجعل الأرض ضمن مشروع الرفض والتصدي مما يجعل الأنسنة « هـدفاً لالتزاميّة الشعر بالقضيّة الإنسانيّة وكأنَّ الأنسنة هي الرد الشعرى والفني الإنساني من قبل الأرض على الإبادة التي مارسها ولايزال الأعداء يمارسونها ضد الإنسان العربي ومشروعه النبيل» (البستاني ،٢٠١٢م:٤٧) وفي ضوء هذه الحقيقة يؤكد الشاعر على أنَّ الإنسان العربي والعراقي ليس وحده من يقاتل ويرفض مشروع القتل والإبادة بل تشاركه الأرض في الرفض والتصدى فالنخيل تسعى إلى الشاعر وتعطيه قوة الرفض والتصدى لتكون الصورة الشعريّة في هذه القصيدة تعبيراً عن إرادة الحياة ومقاومة العدوان والرفض والتصدى للذين يمارسون فيها مشروع القتل والتدمير المتعمد للأرض وإنسانها معاً وهذا هو سرٌّ أنسنة النخيل في هذا التشكيل الشعرى حيث يتمتّع بصفات الإنسان ويسعى إلى الشاعر في علاقة التكافل والزواج للتمتع من التمدد الأجنبي ونرى في هذا التشكيل الشعري الجمالي أنَّ الشاعر عند مثوله أمام الأرض يمنح عيونه لفراتيها مما يؤكد على الانتماء الشديد للشاعر إلى الأرض والوطن فالعين هي أغلى وأثمن ما يمتلكه الإنسان وعندما يمنح الشاعر عيونه بوصفها أغلى شيء عنده فهذا يعني أنَّه يعطى الغإلى والنفيس في سبيل خلاص الأرض من عذاباتها ومعاناتها ويؤكد الشاعر من خلال منح العيون في هذا المشهد الشعرى الجمإلى على شدة انتمائه إلى الأرض وحبِّه لها ومن الاستراتيجيات الموظُّفة في هذه القصيدة هي استراتيجية التناص واستخدام النص القرآني تحت قانون الامتصاص فنرى الشاعر يستخدم ما جاء في سورة الفيل: وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿٣﴾ تَرْميهمْ بحجَارَة منْ سِجِّيل ﴿ ﴾ فَجَعَلَهُمْ كَعَصَف مَأْكُول ﴿ ۵﴾ والسجيل التي استخدمها الشاعر من سورة الفيل هي الحجارة المسمومة للعذاب وفي القصيدة نرى الشاعر يجعل غيظه من السجيل ليؤكد عبر توظيف النص القرآني النهاية المؤلة المخزيّة لأعداء الأرض عند المواجهة والنضال كما حدث لجيش الأبرهة وأصحاب الفيل ومن الرموز المعرّفيّة التي استخدمها الشاعر في قصيدته رمز الطوفان والطوفان هو طوفان النبي نوح(ع) وفي هذه القصيدة وسيلة العذاب لأعداء الأرض فنرى الشاعر يطلع من بين النهرين حاملاً معه طوفان العذاب لأعداء الأرض ومن صور التناص نلحظها في اللوحة الثانيّة هو امتصاص البناء الأسلوبي القرآني المتمثّل في القسم مثل قوله: (والحُبِّ وما أعطى/والسيف وما سوَّي/ إنَّ خيولي نارٌ تسعى) وفي هذا

التشكيل الشعري يقسم الشاعر بالحبِّ والسيف بوصفهما الرمزين الأساسيين يكمن فيهما الخلاص والنجاة فالحبُّ هو الحب الثوري الذي يدفع الإنسان إلى أن يخوض غمار الحرب والنِّضال والسيف أيضاً من رموز الحرب والقتال وفيه تأكيد من الشاعر على حتميّة النضال والقتال بوصفه رمز النجاح والخلاص ووسيلة بلوغ لحظة الانفتاح والحريّة وهذا هو ما ينبثق من البناء الأسلوبي القرآني الذي استخدمه الشاعر ومن البناء الجمإلي في هذه القصيدة هو مثول الجبال أمام الشاعر وفي التشكيل الشعرى نرى الشاعر يخاطب الجبال كإنسان ويحرِّض صخور الجبال على المواجهة والنضال وترسيخ الأقدام على الأرض ويحرِّض بطون السهول على القتال في قوله: (وللجُلَّى أعددتُ جيادي/ولقد أبصرتُ فَحذَّرتُ/وحرَّضتُ صخورَ جبال/ وبطونَ وهادي/يومَ تطاولَ أعدائي...) لتكون المقاومة في الأرض على أوسع نطاقها في مواجهة الأعداء الذين تطاولت أيديهم في الأرض العربيّة وثمة في اللوحة الشعريّة الثالثة نمط من أنماط المفارقة هو مفارقة السلوك. «ترسم هذه المفارقة صورة للسلوك الحركى للذي تقع منه وعليه ، عناصرها ومكوّناتها وتعدُّ المفارقة حركة عامة ، تبرز فيها عناصر خاصة مصيرة للغرابة والسخريّة، (رستم بور ،غلامي ،١٣٩٥: ٥٧) أو هو النوع الخاص من السلوك الإنساني المنحرف الذي يتفاوت بدرجات كثيرة مع ما يطلب منه أو هو الإختلاف السلوكي بين ما يتوقع وما يصدر عن الإنسان وهذا هو مفارقة السلوك ومن هذا النمط من المفارقة نجدها في قول الشاعر: دعوتُ الأعداءُ /ليوم لا يـذوي فيـه الـزُّرعُ/ولا ينقَطعُ الضَّرع/ولا تمتدُّ النيرانَ/ناديتُ /فسَدُّوا الآذان/ وبالحقد اتَّشَحوا/ ودعوتُهُمُ للسلم فما جَنحوا/ فلتمتلئ الوديانُ بهم /ويغصَّ الميدانَ /وعِراقِ العِزَّةِ والفرسانَ / لن تلمس أيديهم /خُصلَ البصرة / لن تعبث ريحهُم بضفائر ميسان .. (الجبوري ٢٠١٢م: ٣٤٥ - ٣٤٦). وتتحقّق مفارقة السلوك في هذا المشهد الشعرى بالتعارض بين موقف الشاعر وموقف الأعداء؛ فيدعو الشاعر الأعداء إلى السلم ونبذ القتال والحرب غير أنَّ الأعداء لا يجنحوا للسلم وأضمروا فيهم الأحقاد والضغائن للعراق والأرض العربيّة وهذا هو ما يحقِّق مفارقة السلوك في هذا المشهد الشعرى وثمة مفارقة تتمثّل في التغاير بين ما يصبو إلى الأعداء جراء حضورهم في العراق وفي الأرض العربيّة؛ فالأعداء زحفوا للعراق بغيّة استلابه والجثوم عليه واجهاض المشروع الإنساني الجميل فيه بانتهاك العزّة والكرامة غير أنّ هذا هو هدف بعيد المنال باعتراف معد الجبوري ولا يستطيع الأعداء مس الكرامة العربيّة وانتهاكها، فالأرض ترفض أن تكون مصدر الخير والعطاء لغير إنسانها وتقاوم مع إنسانها للتمنّع من ممارسة المشروع الاستلابي من قبل الأعداء ومن ثمُّ اجهاض احلامهم؛إذن يكمن وجه المفارقة في التعرض بين ما يصبو إليه الأعداء عندما احتلّوا العراق وبين ما يتحقّق في النهايّة ومما يثري دلالات المفارقة في هذا النص الشعري هو أسلوب القسم الذي يمتصه النص الشعري من النص القرآني تحت قانون التناص ليكون تأكيداً علي الدلالة التي تشيعه المفارقة في القصيدة.

نرى في هذه القصيدة أنَّ التناص يهيمن على أرض القصيدة وأصبح التناص المرتكز الشعرى الأساس لدى الشاعر الذي يستخدمه بين حين وآخر لإثراء التشكيل الشعري من ناحيَّة الإيحاء والدلالة ويمثِّل التناص في قصيدة الشاعر البؤرة المركزيَّة التي يتعكز عليها الشاعر ويحمِّلها الدلالة المعاصرة وما يجلب الانتباه في التوظيف التناصي في شعر معد الجبوري هو استخدام النص القرآني للتعبير عن الدلالة المعاصرة بنبرة الطعن والسخريّة والاستهزاء مثلما نلاحظ في قوله:حينَ أهزُّ بجذع النَّخوةِ فيكم /لا يسَّاقط حولي/غيرٌ بقايا أقنعَة/ ووجوه سود /وحدي في الساحة/ يا عربَ الغفلة والسقطات/ولى دونَكُمُ في الغمرات/حشودً/ بيدى ألوى عُنُقَ الحرب/وأعدائي للنار وقود ....(الجبوري ٢٠١٢م:٣٥٠) فالنص الشعري يتناص مع ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَ هُزِّي إِلَيْك بجذْع النِّخْلَة تُساقطُ عَلَيْك رُطباً جَنيًا ﴾ (مريم/٢٥) ويكشف النص الشعرى المتناص عن ضياع النخوة العربيّة وقناع الزيف لحكام العرب الذين نسوا أمس الحضارة العربيّة الطافحة بعبير العزة والحضور.فقد قام الشعر بخلق الانزياح في معطيات النص القرآني واستخدمه وجعل النخوة مكان النخلة وهزُّ بجذع نخوة الحكام العرب كما هزَّت مريم بجذع النخلة غير أنَّ ما يكمن فيه المفارقة بين النص الشعرى والنص القرآني هو ما حدث في النهاية لكل من مريم ومعد الجبوري؛ فمريم حين هزّت بجذع النخلة تساقط عليها الرطب وفي هذا المشهد تساقط الرطب يحمل دلالات الحياة والإدامة وأصبح لهزِّ مريم بجذع النخلة النتيجة الإيجابيّة وأصبحت الحياة هي ما تترتُّب عن هزّها بجذع النخلة والشاعر حين يهزُّ بجذع النخوة عند الحكام العرب ليدعوهم إلى النضال والمقاومة للحضور في ساحة النضال والمقاومة وللحدِّ من التمدد الأجنبي على الأرض العربيّة لا يتساقط حوله غير قناع الزيف ولا يرى الشاعر إلا ضياع النخوة في الحكام العرب وطمسها وهذا هو ما يعدُّ خرقاً جمالياً في جسد النص القرآني حيث قام الشاعر بخلق الانزياح في معطياته ليكون المشهد الشعري صورة واضحة المعالم عن ضياع النخوة عند الحكم العرب الذين أصبحوا موصومين بالخزى والعار ولاينبذون الحماقة التي تجذرت في نفوسهم من الأندلس إلى الراهن الذي تواطأوا فيه مع الأعداء لقتل الأمة العربيّة في العراق وفي فلسطين وإلى جانب توظيف التناص في هذه القصيدة نري الشاعر يستخدم الإشارة الأسطوريّة المتمثلة في الحجر وفي البئر للتعبير عن حالة الصراع والتقاتل بين الحكام العرب ومن ثمَّ الدعوة إلى نبذ التصارع عبر استخدام الاستفهام الالتماسي مثل قوله: ويا عربَ الدرب المسدودُ/ أفلا يُحسنُ فيكم أحد/ أن يُلقى حَجَرًا فِي البِئر/ ألا يُحسنُ/أن يُصغي يوماً لحَذام/ ألا يُحسنُ/أن يغدو ، حين تُداسُ أراضيه/ ولو فَزَّاعَة طير/لولاكم ما هَزَّتُ أوتادَ مضاربنا/ ريحُ الغزوات... (الجبوري ،٢٠١٢م: ٣٤٨ - ٣٤٩) ويعبِّر الشاعر في هذه اللوحة الشعريّة عن العلاقات المتشظيّة بين الحكام العرب وبين الدول العربيّة مما يحمل مسؤوليّة مأساة الأمة العربيّة ويزيد الأعدا تجرؤاً لغزو الأرض العربيّة ويستخدم الشاعر لتجسيد حالة الصراع والتقاتل بين الحكام العرب ،المكان المغلق المتمثل في البئر ويستخدم الحجر الاسطوري.إنَّ البئر بوصفها من الرموز المكانيّة المغلقة لها جذورها الأسطوريّة المرتبطة بحضارة اليمن وبمنطقة برهوت في اتصالها السحرى بالحجر وهو في الأساس لإبليس يحلُّ البئر ويرمى الحجر خارج البئر وتكمن جماليّة حضور هذا الرمز المكاني المغلق في براعة الشاعر في صياغته للتعبير عن الحاضر العربي المتسم بالتشتت والتشظى في العلاقات السياسيّة ففي الميثولوجيا العربيّة أنَّ الحجر المرمى من البئر «له تأثير سلبي شيطاني على المكان الذي يوضع فيه واذا وضع بين المنزلين فإنَّ المشاكل والمصائب تقع بين أصحابهما ويبدأ قاطني كلِّ منزل بإلحاق الأذي بالآخر، ويستخدم الشاعر هذا الأسطورة في بعدها المكانى للتعبير عن العلاقات المتشظيّة وللتعبير عن حالة الصراع الداخلي المؤدي إلى هزيمة العرب وانكسارهم وهو عند الشاعر ما يجرُّ الأرض العربيَّة إلى الضياع وإنسانها إلى الامتهان وفي الدعوة إلى القاء الحجر في البئر في التشكيل الالتماسي دعوة إلى نبذ كلِّ الخلافات بين أجزاء العالم العربي للحدِّ من الحضور الأجنبي في الأرض عبر التلاحم بين الدول العربيّة كلِّها .والمرء باعتراف معد الجبوري كثير باخوته والآن يقاوم العراق وحده ريح الغزوات الأجنبيّة الطامحة التي تحاول طمس معالمه الحضاريِّة واستلاب خيراته وهكذا فلسطين منذ زمن بعيد ،غير أنَّ ما يثقب جرح العراق وجرح فلسطين هو الموقف المتخاذل للحكام العرب والدول العربيّة من عذابات العراق وفلسطين.

والشاعر إلى جانب تجسيد حالات الصراع المفضيّة إلى مأساة الأمة العربيّة استخدم في قصيدته بعض الرموز التاريخيّة والدينيّة المعرفيّة للتعبير عن معاني الخيانة والتآمر ليشعر

<sup>1.</sup> https://www.paranormalarabia.com/2010/06/blog-post\_17.html

القاريء بما يمتلكه من الخلفيّة المعرّفيّة بدلالات الرموز في النص الشعري بعمق المأساة وليعبِّر عن فعل الخيانة من الأندلس ماضياً إلى العراق وفلسطين حاضراً بحيث لاتزال الأرض العربيّة تعيش فصوله ، اسمعه يقول: وذاكَ يُطلِّقُ عَرِناطَةَ/وهيَ بأثواب العُرس/وهذا يُلقي لبني صهيون/مفاتيحَ الجولان، وذاكَ يُتاجرُ منذ زمان/بقميص فلسطين/ويركعُ للتلمود ُ حينَ أهزُّ بجدع النَّخوة فيكم / لا يسَّاقط حولي /غيرٌ بقايا أقتعَة / ووجوه سودُ..فغرناطة هي المدينة العربيّة وعاصمة الحضارة العربيّة أصبحت ضحيّة فعل الخيانة في الأندلس بعد أن تآمر أبوعبدالله الصغير على أبيه مع ملك الافرنج وسقطت وذهبت الرياح باسم العرب والحضارة العربيّة في الأندلس وهذا الفعل امتد إلى يومنا هذا ولا تزال تعانى الأرض العربيّة من فعل الخيانة والتآمر ، وهذه هي الدلالة التي تنبثق من القميص ،والقميص في هذا التشكيل الشعري هو قميص النبي يوسف(ع) الذي يكتنظ بالدلالات المختلفة وفي هذا النص الشعري يحيل دلالياً إلى فعل الخيانة والمؤامرة غير أنّ استخدام القميص بوصفه رمز الخيانة والمؤامرة إلى جانب التأكيد على معانى الخيانة والمؤامرة يحمل في طياته فضح الحكام العرب والذين يتآمرون ضد الأمة العربيّة في العراق وفي فلسطين كما حصل لإخوة يوسف وحصل لزليخا ومن هنا يربط الشاعر بين غرناطة المدينة الأندلسيّة وعاصمة الحضارة العربيّة وبين فلسطين ليعبّر عن استمراريّة فعل الخيانة والمؤامرة في الأرض العربيّة من الأندلس إلى الزمن الراهن في العراق وفي فلسطين ومن أنماط الأسلوب التعبيري في هذه القصيدة التي بين أيدينا هي أسلوب الكنايّة مثلما نلاحظ في قوله: وحدى في الساحة ،/والعصبةُ من عرب النكسات/ على التلِّ قُعودٌ../من ( ذي قار ) إلى اليوم/ أهزُّ بجذع النخوة فيهم/ وأقولُ/( الدُّمُ لا يرجعُ ماءً/ والمرءُ كثيرٌ بأخيه )/وهمَ فوقَ التلِّ قعود .. (الجبوري ٢٠١٢م: ٣٤٧- ٣٤٨) وقعودهم على التلِّ كناية عن الموقف الحياد للدول العربيّة والحكام العرب تجاه قضيّة العراق وفلسطين فمن يصطدم بريح الأعداء وحده في ساحة الحرب هو العراق وفلسطين غير أنَّ الدول العربيَّة في هذه الظروف التزمت الصمت ووقفت موقف الحياد وتركت العراق عرضة للأطماع الخارجيّة.

## المستوى اللغوى والتركيبي

المستوي الثالث من التحليل الأسلوبي هو المستوي اللغوي والتركيبي.فقد تهتم الدراسة الأسلوبيّة بعد دراسة النص الشعري بالرؤية الموضوعاتيّة والجماليّة والدلاليّة بالجانب اللفظى للنص الشعري وتنهمك في دراسة الأنساق اللغويّة الشكليّة من الموسيقى بانماطها

المختلفة والأصوات وينصب الاهتمام في هذا المستوي بدراسة التنظيم التركيبي للنص الشعري وتقوم الدراسة الأسلوبية بمقاربة صياغة الجمل وكيفية بنائها في محاولة للكشف عن حمولاتها الدلالية أو العلاقة بينها وبين المعني ، وفي الحقيقة أنَّ الحضور غير الاعتباطية للأنساق الشكلي في النص هو ما ينطلق منه اهتمام الأسلوبيّة بالأنساق الشكليّة والتنظيمات التركيبيّة.

## الموسيقى الخارجية

مما لا شك فيه هو أنَّ الموسيقي بنوعيها ترتبط بالمعني وترتبط بالجو اللإيحائي والدلالي للنص الشعري وفي الحقيقة أنَّ الموسيقي وثيقة الصلة بالموضوع وبنفسيّة الشاعر وينطلق الاهتمام بها عن فرضيّة أساسيّة مفادها أنَّ القصيدة بنية إيقاعيّة مرتبطة بالحالة الشعوريّة للشاعر (اسماعيل ،١٩٨٧م: ٨١) وتعكس هذه الحالة ومرتبطة بالجو العام للقصيدة وهذا هو ما جعل الموسيقي مطمح الاهتمام في الدرس الأسلوبي الجديد ، ومن هذا المنطلق تتم دراسة الموسيقي الخارجيّة المتمثّلة في الوزن العروضي والنظام التقفوي في قصيدة "البيرق" للكشف عن العلاقة بين الموسيقي الخارجيّة وبين الجو الدلالي الإيحائي للقصيدة وارتباطها بنفسيّة الشاعر فقد استخدم معد الجبوري في قصيدته بحر المتدارك أو المحدث ونواته هي الفاعلن:

| جَمَحت بِي                    |
|-------------------------------|
| أو جَنَحَت                    |
| لافرق                         |
| بِسيفي تَقتَحِمُ الغَمَراتِ   |
| وَعِندَ مثارِ النَّقعِ تَصولَ |
|                               |

وهكذا استخدم الشاعر نواة بحر المتدارك واستخدام هذا البحر لم يكن علي أساس الصدفة والاعتباطيّة أو علي أساس ما تقتضيه القصيدة بل هناك ارتباط بين وحدة الجو النفسي للقصيدة وبين مشاعر هذا الشاعر الثوري الذي يطفح بالحياة وإرادتها.إنَّ هذا البحر كما قال عبدالله الطيب كله جلبة وصراخ ولا يصلح سوي للحركات الجنونيِّة (الطيب ١٩٨٩م: ١٠٣) ومن هنا يتلاءم تماماً مع ما في هذه القصيدة من الشدة والحماس وخاصة عندما تصيبه بعض الزحافات من مثل زحاف القبض فالقصيدة تسير في الاتجاهين:الأوَّل التعبير عن غضب الشاعر لحضور الأعداء علي الأرض العربيّة ورفض

الشاعر لممارسة مشروع القتل والاستلاب في هذه الأرض ،وفي الاتجاه الثاني تكون القصيدة تقريع الحكام العرب المتهاونين مع الأعداء والذين تجذرت الحماقة العربيّة الأولى في نفوسهم وفي كلا الاتجاهين تطفح القصيدة بالغضب والشدَّة والحماس ومن هنا اختار الشاعر وزن المتدارك لقصيدته ليكون هناك التوائم التام بين أرض القصيدة وبين الجو النفسي لها وفي الحقيقة «أنَّ الموسيقي في الشعر المعاصر تهييء الجو النفسي للألفاظ والمعانى وهي التي تكسب الكلام ظلالاً خاصةً ، (حنين ،٢٠١٦م: ٣٤) وفي ضوء هذه الحقيقة استخدم الشاعر بحر المتدارك لتكون أرض القصيدة التي تقع فيها الألفاظ متناسبةً مع الألفاظ التي تشيع دلالات الغضب والرفض للأعداء وللحكام العرب معاً. وفي كلتا الحالتين تطفح القصيدة بالشدُّة والحماس ومن هنا اختار الشاعر هذا البحر لخلق حالة التوائم بين دلالات الالفاظ والفضاء الشعري وأما عن النظام التقفوي لهذه القصيدة فالشاعر مزَّج في قصيدته بين القافيّة المطلقة والمقيدة ،واللافت للنظر في النظام التقفوي هو التماثل الشكلي والجرسي بين الكثير من القوافي مثل قوله: وليُقبَلُ أصحابُ الفيلُ/ والحُبِّ وما أعطى/والسيف وما سوَّي/إنَّ خيولى نارٌّ تسعى/وَحجارَةٌ غيظى ،من سجِّيل/وحدي في الساحة ما زلتُ/ أنا الطالعُ ما بينَ النَّهرين/ الآتي ، ومعى الطوفانْ...حينَ أهزُّ بجذع النَّخوة فيكم / لا يسَّاقط حولي/غيرٌ بقايا أقنعَة يا عربَ الغفلة والسقطات/ولي دونَكُم يَ الغمرات/حشودً/ بيَدي ألوي عُنُّقَ الحرب/وأعدائي للنار وقودٌ .. ناديتٌ/ فسَدُّوا الآذان/وبالحقد اتَّشَحوا./ودعوتُهُمُ للسلم فما جَنحُوا/ فلتمتلئ الوديانُ بهم ٓ/ ويغصَّ الميدانُ /والمجد ،/وعراق العزَّة والفرسانُ/ لوحشدوا لن تلمسَ أيديهمُ /خُصَلَ البصرَة ،/ لن تعبثَ ريحُهُمُ بضفائر ميسانً..(الجبوري ،٢٠١٢م: ٣٤٩- ٣٥٠) ونرى في هذه القصيدة التماثل الجرسي بين الكثير من القوافي مثل الحشود والوقود والفيل والسجيل السقطات والغمرات و...التماثل الجرسي بين القوافي إلى جانب اسهامه في جماليّة القافيّة يؤدي إلى شدِّ الانتباه إلى المعنى وأيضا الاختلاف في القوافي بحيث لم يلتزم الشاعر القافيّة الواحدة بل تتأرجح القافيّة ما بين مجموعة من القوافي المختلفة ،وفي الحقيقة حركيّة القافيّة تبعث على حركيَّة القراءة وتعمل كوسيلة لإزالة الرتابة في القراءة لأنَّ رتابة القوافي تبعث على الملل وفي المقابل التأرجح في القوافي والتوزيع النظام التقفوى ما بين مجموعة من القوافي المختلفة يؤدي إلى حركيِّة الايقاع ومن ثم حركيِّة القراءة ونري في هذه القصيدة أيضا الهيمنة للقوافي المقيدة المشبعة بصوت اللام ، الدال والنون و«أما روى اللام وهو صوت مجهور انحرافي فقد جاء بما فيه من قوة وتردد صوتى مرتبطاً بحالات الغضب والثورة والرفض المطلق »(بديدة ، المرتبط بحالة الاشمئزاز الشديد علي الموقف المتخاذل لحكام العرب تجاه قضية العراق وين فلسطين كما يرتبط بحالة الاشمئزاز الشديد علي الموقف المتخاذل لحكام العرب تجاه قضية العراق وفلسطين ويرتبط صوتا الدال والنون ايضاً بدلالات الغضب والسخط والرفض وحضورهما روياً في القافية المقيدة يرتبط بالمعني والموضوع ويتناسب والفضاء الشعري ، واستخدم الشاعر ايضاً القوافي المطلقة بروي النون والتاء المشبعتين بالكسرة مثل الغمرات والسقطات و..والصوت المنخفض المكسور في القافية المطلقة يدلُّ علي الانهيار والبث والحزن والحرقة (نظري منظم ،رحيمي ،۱۳۹۷: ٤٥) واستخدام القافية المطلقة في الايقاع مع الصوت المشبع بالكسرة يتناسب وحالات العذاب والمعانات والتأوه من العلاقات المتشظية بين البلدان العربية ومن الموقف المتخاذل للحكام العرب عندما يصارع العراق مع الموت وفلسطين وهذا هو ما يجعل الشاعر يعتصر ألما وحزناً علي واقع العلاقات بين البلدان العربية وبين الحكام العرب في ظروف يتكالب الأعداء علي الأرض العربية لاستلاب خيراتها ولاجهاض الحلم العربي فيها.

# الموسيقي الداخليِّة

وبعد دراسة الموسيقي الخارجيّة وتبيان البواعث المختلفة التي أدت إلى اختيار البحر الشعري في هذه القصيدة نبدأ بدراسة النوع الثاني من الموسيقي وهو الموسيقي الداخليّة ورهي الانسجام الصوتي النابع من التوافق الموسيقيّ بين الكلمات ودلالاتها حينا أو بين الكلمات بعضها مع بعض حينا آخر وتنبيء الموسيقي الداخليّة علي جانبين هامين:اختيار الكلمات وترتيبها والموائمة بين الكلمات والمعاني التي تدلّ عليها (ايوكي والآخرون ٢٠١٥م: ١٥١) وينصب الاهتمام في هذا المستوي بدراسة الاصوات بنوعيها المختلفين ودراسة التكرار بوصفه المرتكز والمنبه الأسلوبي الذي يرتبط بالمعني ارتباطاً وثيقاً ويخدمه.

## فاعليّة الأصوات في قصيدة البيرق

تهتم الاسلوبية بدراسة الأصوات وقد أصبحت الأسلوبية الصوتية مجال الكثير من الدراسات النقدية والأدبية ،وفي الحقيقة الارتباط الوثيق بين الأصوات وبين المعاني من جهة وبين نفسية الشاعر و الجو النفسي للقصيدة وهو ما جعل الأصوات مهبط اهتمام الأسلوبية. والأسلوبية الصوتية في نظر جاكبسون تهتم بثلاث فروع لها: دراسة الدصوات مجددة وثانيها دراسة الإيقاع وتأثيره الجمإلى في القصيدة وثالثها دراسة العلاقة بين الصوت والمعنى (ابراهيم محمود ،٢٠١٠م) وتبيان فاعلية الأصوات في النص الشعرى

وأما الأصوات في اللغة العربيّة فتنقسم إلى الأصوات المجهورة والمهموسة.الجهر, هو اهتزاز الجبلين الصوتيين بقوة كافيّة ويتكيف الهواء المار من بينهما بالصوت وهما في هذا الوضع يهتزان اهتزازا منظماً ويحدثان صوتا موسيقيا تختلف درجته حسب عدد هذه الهزات أو الذبــذبات في الثانيّــة (ابــراهيم مجــدي ،٢٠٠٦م: ٥٨) والأصــوات المجهــورة هــي (ب.ج.د.ذ.ر.ز.ض.ظ.ع.غ.ل.م.ن)والنوع الثاني من الأصوات هو الصوت المهموس يعرف إنَّه قد ينفرج الوتران الصوتيان بعضهما عن بعض في أثناء مرور الهواء من الرئتين بحيث يسمح له بالخروج دون أن يقابله أي اعتراض في طريقه ومن ثم لا يحدث تذبذب الأوتار الصوتيّة حال النطق به (حسان ١٩٧٩م: ٦٢) والأصوات المهموسة هي (س ، ز ، ص ، ش ، ذ ، ث ، ظ ، ف ، ه ، ح ، خ) ونرى بعد النظرة الاحصائيَّة في قصيدة معد الجبوري الهيمنة للأصوات المجهورة وتوظيف هذه الأصوات وأكثرها انحرافيّة انفجاريّة تتلائم وموقفين للشاعر يتَّسمان بالغضب والسخط والتبرّم على حضور وتمدد الأعداء على الأرض العربيَّة مما يبعث في نفس الشاعر الغضب والسخط والموقف الثاني هو الموقف المتخاذل للحكام العرب تجاه قضيّة العراق وفلسطين وتواطأهم مع الأنظمة الخارجيّة وفي كلا المحورين يغضب الشاعر ويتبرم من حضور الأعداء ومن تخاذل الحكام العرب والتزامهم موقف الحياد ،والعراق يعيش فصول عذاباته ومعاناته ونرى في القصيدة يستخدم الشاعر الأصوات المجهورة بكثرة والصوت المجهور يتناسب وحالات الغضب والسخط التي تعتري الشاعر. وأما الأصوات المهموسة فهي مرتبطة أيضا بالجو النفسي للقصيدة وتتناسب وحالات الأسى والحزن الذي تتدفق من نفسيّة الشاعر حين يرى ضياع الأرض العربيَّة والحكام العرب لاينبذون حماقتهم المتجذَّرة في نفوسهم مما يبعث في نفس الشاعر الزفرات والآهات والتأوهات وهذا هو سرٌّ استخدام الأصوات المجهورة والمهموسة في قصيدة الجبوري.

## التكرار

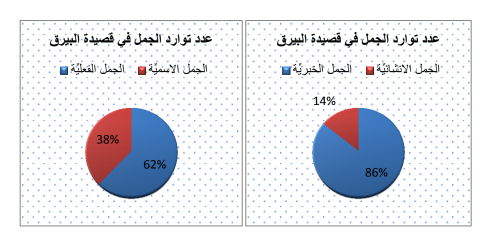
يعد التكرار من أهم المنبهات الأسلوبيّة في الشعر العربي المعاصر ،وتهتم الأسلوبيّة بظاهرة التكرار في دراسة النصوص الشعريّة إذ يعتبر أداة لغويّة يعكس جانباً من الموقف الشعوري والانفعالى وهذا الموقف تؤديه ظاهرة أسلوبيّة تشكل لبنة أساسيّة من لبنات العمل الأدبي، (ربابعه ،2012م: 160)ومن هنا لا بدّ من الاهتمام به في الدرس الأسلوبي .والتكرار يتوزع ما بين تكرار الصوت وتكرار المفردة وتكرار الجملة ومن صور تكرار الصوت نلحظها في قوله:

والحُبِّ وما أعطى/ والسيف وما سوَّي/إنَّ خيولى نارٌ تسعى/ وَحجارَةٌ غيظي/من سجِّيل/وحدي في الساحة ما زلتُ ،/ أنا الطالعُ ما بينَ النَّهرين/الآتي ، ومعي الطوفانَ/دَوَّنْتُ على رُقُم الطين ،/ وصايا شعبي/وأقمتُ الأبراجَ ،/وجَمَّعتُ الفُرسانِّ..(الجبوري ٢٠١٢م: ٣٤٣ - ٣٤٤ ٣٤٥) ونرى التكرار الصوتى المتمثّل في تكرار صوت السين ٥مرات وتكرار النون ٨مرات وتكرار صوت الطاء ومثل هذا النوع من التكرار إلى جانب التأثير الجمإلى من خلال الجرس الموسيقيّ الذي يشيع نوعاً من التناغم بين الألفاظ في دلالتها على معانى الرفض والتمرّد وقوة ارادة الحياة والتشبُّث بها عند الشاعر يسهم في شدِّ الانتباه إلى المعانى وثمة نوع من التكرار وهو تكرار الجملة ونرى تكرار جملة "وحدى في الساحة" في هذه القصيدة وبلغ عدد التكرار فيها ٤ مرات وفي مثل هذا النمط من التكرار تأكيد على معاناة العراق وعذاباته حيث يواجه وحده ريح الأعداء تصدم بكيانه ولا تخرج الدول العربية الأخري على بكرة أبيها لخلاص العراق من عذاباته ومعاناته وأصبح التكرار في هذه القصيدة المرتكز الأساسى الذي استخدمه الشاعر للتأكيد على وحدته في ساحة الحرب من دون أن تشدّ دولة عربيّة أخرى أزره لمواجهة العدوان من جهة وايضاً فيه تقريع للدول العربيّة التي انطوت إلى نفسها وشقيقها العراق يصارع الموت في ساحات القتال والنضال غير أنَّ الشاعر في قصيدته يعيد تكرار الجملة المتمثلة في قوله "أنا الطالع مابين بين النهرين" وفي مثل هذا التكرار تأكيد علي بلوغ لحظة الانفتاح والخلاص في العراق بدحر العدوان والهيمنة عليه فالعراق رغم أنه في ساحة القتال والنضال ولا تشدُّ دولة عربيّة أخرى عضده في مواجهة العدوان إلا أنَّه سيجد طريقه إلى الخلاص والانفتاح وهذا هو الدلالة التي تنبثق من تكرار الجملة وثمة نوع من التكرار في هذه القصيدة وهو تكرار الفعل والاستفهام معاً مثل قوله:ويا عربَ الدرب المسدود/ أفلا يُحسنُ فيكم أحدٌ/أن يُلقى حَجَرًا فِي البئر/أفلا يُحسنُ/ أن يُصغي يوماً لِحَذام/ ألا يُحسِنُ/ أن يغدو، حين تُداسُ أراضيه/ولو فَزَّاعَةَ طير ؟!(الجبوري ،٢٠١٢م: ٣٤٨- ٣٤٨) وفي مثل هذا النمط من التكرار الالتماسي محاولة للدعوة إلى التلاحم في العلاقات بين الدول العربيّة الحكام العرب ودعوة لرأب الصدع في العلاقات بين الدول العربيّة و نبذ التصارع والقتال الداخلي الذي يهيئ الفرصة للأعداء لتنفيذ ممارساتهم الاستلابيّة الاستعماريّة في الأرض العربيّة.

كيفيّة بناء الجمل في القصيدة

إنّ الدراسة الأسلوبيّة تهتم بكيفيّة بناء الجمل في النص الشعري وكيفيّة توزيعها في النص وقد لا نجاوز الصواب إذا قلنا: إنّ حضور الجمل في النص الشعري مرتبط بالمعني الذي

يكرِّسه النص الشعري والمعني الذي تشيعه الألفاظ في النص الشعري وفي قصيدة الشاعر .بعد النظرة الإحصائية تجلي لنا أنَّ الشاعر استخدم في قصيدته 30 مرة الجمل الاسمية واستخدم 49 مرة الجمل الفعلية ومن الناحية الإنشائية والخبرية أكثر الشاعر من الجمل الخبرية كما تشير إليه الرسوم التالية:



والشاعر حين يجسد ضياع المكان بفعل الخيانة يستخدم الجمل الإسميّة للإشارة إلى ترسيخ فعل الخيانة وتجذّره في نفسية الحكام العرب منذ عصر الأندلس إلى العصر الراهن. وحين يدعو الشاعر الحكام العرب لنبذ التصارع والتقاتل يستخدم الجمل الفعليّة للتأكيد علي امكانيّة بلوغ لحظة الخلاص بالتغيير والتحول في مواقفهم من الأعداء واتخاذ موقف الرفض والتصدي بدل التواطؤ مع الأعداء ، كما استخدم ايضاً الجمل الاسميّة حين يجسد حضوره ساحة القتال والحرب واستخدام الجمل الاسميّة للتعبير عن استمراريّة المواجهة والحضور مادام الأعداء يطمعون في ممارسة مشروع الاستلاب والقتل في الأرض العربيّة. واما دراسة الجمل من الناحيّة الخبريّة والانشائيّة تحيلنا إلى أن الشاعر أكثر من الجمل الخبريّة كما أشارت الرسوم السابقة الخبريّة قوله: أنهاط الاساليب الخبريّة لم يستخدم الشاعر في قصيدته الا الاستفهام والنداء مثلما نلاحظ في قوله: أفلا يُحسِنُ فيكم أحدّ/أن يُلقي حَجَرًا في البئر/ألا يُحسِن/ أن يُصغي يوماً لِحذام/ ألا يُحسِن/ أن يندو، حين تُداسُ أراضيه/ولو فَرَّاعَةَ طير ؟لو واضح أنَّ الشاعر استخدم الجملة الانشائيّة المتصدرة بالنداء ليوجه خطاب السخريّة اللاذعة للحكام العرب الذين أضاعوا المصير وليذكرهم عن طريق النبرة

الساخرة بمصيرهم المحتوم الذي يتسم بالسقوط والسدود، والحقيقة التي يجسدها الشاعر عبر بناء التباين بين المصيرين؛مصير العراق ومصير الدول العربية التي تعاون حكامها مع الأعداء، وهو أن العراق سيشقُ سبيله إلى الحرية والخلاص، لكن نهاية الدول العربية ليست إلا الانغلاق والسقوط وضياع المصير. هذا والجملة الانشائية المتصدرة بالاستفهام الالتماسي يستخدمها الشاعر للدعوة إلى التلاحم ونبذ التفكك في العلاقات بين الدول العربية والحكام العرب لمواجهة العدوان.

## النتائج

إنَّ شعر معد الجبوري شعر موضوعي بامتياز ، فهو يحاول من خلال الرؤية الواقعيَّة ،تحليل الواقع العربي والعراقي رغم ما تكتنفه من الحالات السلبيّة ورغم ارتباطها بسلبيات الواقع وأزماته ، غير أنَّ شعر الجبوري لايهيمن عليه الفضاء المأساوي ولا تثقله الرؤية التشاؤميّة النابعة عن سلبيات الواقع ،بل رغم تجسيد الواقع في بعده الاحباطي إلا أنَّها تعجُّ بالتأكيد على حالات الانفتاح والخلاص مثلما لحظناها في قصيدة "البيرق".فقد استخدم معد الجبوري في هذه القصيدة اللغةَ الشعريِّة الإيحائيَّة الفخمة التي جَسَّدَ بها حالة صمود العراق وحده في ساحة القتال ولتقريع الحكام العرب الذين التزموا حماقتهم الأولي. وإلى جانب الرؤية الانتقاديّة للقصيدة اهتم الشاعر بجماليّة النص الشعري فوظّف شتى انواع الانزياحات والطرق التعبيريّة المختلفة التي تصب المعاني في أرضيّة جماليّة تبعث اللذة في نفس المتلقى والامتاع في القراءة . كما أكثر الشاعر أيضاً من التناص في قصيدته ،والتناص في هذا السياق وسيلة الشاعر لإثراء النص الشعرى من ناحيَّة الدلالة ،واستخدم أيضاً بعض المرجعيات الأسطوريّة والدينيّة للتعبير عن امكانيّة التحوّل والتغيير وللدعوة إلى نبذ التصارع والتقاتل بين الدول العربيّة والحكام العرب . كما استخدم الشاعر في قصيدته الكناية لتقريع الحكام العرب وللتعبير عن الموقف الحيادة الذي التزمه هؤلاء الحكام بينما العراق يعانى من ويلات الحرب والاطماع الخارجيّة . إنّ الحقيقة التي يؤمن بها الشاعر ويكرِّسها هي أن العراق سيبلغ الخلاص والحريّة وسينتصر رغم وحدته في ساحة القتال من دون أن تشدّ دولة عربية أخرى عضده وسيصل الى برّ الأمان والخلاص ودحر العدوان وأما الحكام العرب فإنهم لا يجنونَ من تواطأهم مع الأعداء الا الهزيمة والخسران والسقوط.

### مصادر البحث

ابراهيم مجدي ، ابراهيم محمد (٢٠٠٦م). في أصوات عربيِّة ،ط٢ ، القاهرة: مكتبة النهضة المصريّة.

اسماعيل ، عزالدين(١٩٨٧م). الشعر العربي المعاصر:قضاياه وظواهره الفنيّة ،بيروت: دارالفكر. البستاني ، بشرى(٢٠١٢م).وحدة الابداع وحواريّة الفنون ،ط١ ، عمان: دارفضاءات.

الجبوري ، معد (٢٠١٢م). الأعمال الشعريّة الكاملة ، عمان: دارفضاءات.

حسان ،تمام ، (١٩٧٩م). مناهج البحث في اللغة العربيّة ،بيروت: دارالثقافي ودارالبيضاء.

الخليل ، سمير ، (٢٠١٢م). علاقات الحضور والغياب في شعريّة النص الأدبي ، ط١ ، بيروت: دارالتموز.

الطيّب، عبدالله (١٩٨٩م). المرشد إلي فهم اشعار العرب وصناعتها ، ط٢ ، الكويت ، نشر الكتب العربيّة.

عياشي ،منذر (٢٠١٢م) الأسلوبيّة وتحليل الخطاب ،ط١ ، بيروت: مركز الإنماء الحضاري. فاتن غانم ، فتحى (٢٠١٦م). تداخل الفنون في شعر بشرى البستاني ،عمان: دارفضاءات.

المسدي ، عبدالسلام (١٩٨٢م) الأسلوبيّة والأسلوب ، ط٢ف تونس: الدار العربيّة للكتاب.

الرسائل الجامعيّة:

بديدة ، رشيد (٢٠١١م). البنيات الاسلوبيّة في مرثيّة بلقيس لنزار قباني ، من متطلبات الماجستير في اللسانيات العامة ، جامعة باتنة.

حنين ناجي (٢٠١٦م). المفارقة وأساليب الشعريّة في ديوان رجل من الغبار لعاشور فني ، الجزائر ، رسالة مقدمة لنيل شهادة الماجستير.

#### المقالات

ربابعه ،موسي (٢٠٠٦م). «التكرار في الشعر الجاهلي ،دراسة أسلوبيِّة» ،مجلة مؤتة للبحوث وبالدراسات ،مجلده ، العدد ١ ، ص١٦٠٠

رستم بور ، رقيه والآخرون(١٣٩٥ه). مظاهر المفارقة في قصيدة "لمن نغنّي؟!" لأحمد عبد المعطي حجازي ،اضاءات نقديّة ،صص٤٢- ٦٥.

نجفي ايوكي ،علي والآخرون(٢٠١٦م).المقومات الاسلوبيّة لقصيدة سرحان لا يتسلم مفاتيح القدس ،مجلة دراسات في اللغة العربية وآدابها ،السنة ٢٤ ، العدد ٢٤ ،صص١٦٥ - ١٦٠.

نظري منظم ، هادي ، رحيمي ، ثريا (١٤٤٠ ه ق). جمالية الملامح الأسلوبية في قصية مدينة بلامطر لبدر شاكر السياب ،مجلة بحوث في اللغة العربيّة ،العدد١٩ ، ص٤٩- ٦٧.

#### Sources

- Ibrahim Magdi and Ibrahim Mohamed (2006 A.D.) In Arabic Voices, 2st., Cairo: The Egyptian Renaissance Library. (in Arabic).
- Esmail, Ezz El-Din (1987 AD). Contemporary Arabic Poetry: its artistic and moral issues phenomena, Beirut: Dar Al-Fikr. (in Arabic)
- Al-Bustani, Bushra (2012 AD), Unity of Creativity and Dialogue of Arts, 1st, Amman Dar Fazaat. (in Arabic)
- Al-Jabouri, prepared (2012). The Complete Poetry Works, Amman: Dar Fazaat. (in Arabic)
- Hassan, Tamam, (1979 AD), Research Methods in the Arabic Language, Beirut: Dar Al Thaqafi and Dar Al-Baidha. (in Arabic)
- Al-Khalil, Samir, (2012). Presence and Absence Relationships in the Poetics of the Literary Text, 1st Edition, Beirut: Dar Al Tamouz. (in Arabic)
- Al-Tayyib, Abdullah (1989 AD). The Guide to Understanding the Poetry and Industry of the Arabs, 2nd, Kuwait, Arabic Books Publishing. (in Arabic)
- Ayashi, Munther (2012), Stylistic and Discourse Analysis, 1st, Beirut: Center for Cultural Development. (in Arabic)
- Faten Ghanem, Fathy (2016). The Intersection of Arts in Bushra Al-Bustani's Poetry, Amman: Dar Fazaat.
- Al-Masdi, Abd Al-Salam (1982 AD), Stylistics and Style, 2nd Edition, Tunisia: The Arab House for the Book. (in Arabic)

#### **Academic dissertations**

- .Badideh, Rashid (2011). Stylistic foundations in the elegy of Belqis by Nizar Qabbani, from the master's students in the public councils, Batna university. (in Arabic)
- Hanin Naji (2016 AD), Paradox and Poetic Styles in the Divan of a Man of Dust by Ashour Fani, Algeria, a letter presented to the master's degree.

#### Articles

- Rababa'a, Musa (2006 AD), "Repetition in Pre-Islamic Poetry, A Stylistic Study", Mu'tah Journal for Research and Studies, Volume 5, Issue 1, p.160.
- Rustum Pour, Rugayyah and the others (1395 A.H.). Manifestations of irony in the poem "Whom shall we sing ?!" By Ahmed Abdel-Mo'ti Hijazi, Illuminations Critical, pp. 42-65. (in Arabic)
- Neve Ayooki, Ali and the Others (2016 A.D.), The Stylistic Constituents of Sarhan's Poem Does Not Receive the Keys of Jerusalem, Journal of Studies in Arabic Language and Literature, Year 24, Issue 24, pp. 135-160.
- Nazari Monazem, Hadi, Hadi, Rahimi, and Thuraya (1440 AH). The aesthetic of stylistic features in The City of Balamater by Badr Shaker Al-Sayyab, Journal of Research in the Arabic Language, Issue 19, pp. 49-67. (in Arabic)