

# Currentology and Analysis of Evolution of Iranian Music During The Qajar Era

#### Majid Akhshabi<sup>1</sup>

1. Assistance Professor in Art, Payam Noor University, Tehran, Iran. E-mail: majidakhshabi@pnu.ac.ir

#### Article Info.

Received:2022/07/26

Acceped: 2022/11/10

#### **Keywords:**

Currentology, Qajar Era Music, Iranian Music History, Music Revolutions, Music Events

# Abstract

Several revolutions and events have converted the Qajar era into a milestone and a golden landmark in Iranian music, which has led to the formation of essential and effective currents based on which Iranian music has been preserved, developed, transferred, and finally transcended. This article, with the aim of analyzing as much as possible the role, place and importance of the Qajar period in Iranian music, seeks to find, by descriptive-analytical method and by referring to first-hand historical sources and books, the factors and examples that form the background and form the important and effective currents in To identify, introduce and analyze the progress of Iranian music in this period. This research has resulted in the presentation of an analytical model in which the relationship between 10 important events (such as the entry of military music groups, the establishment of a music school, etc.) with 4 main currents formed in the music of the Qajar period (such as the promotion of music science and technology, Preventing the decay of music and...) has been drawn, explained and shown. Undoubtedly, the remaining musical works from the Qajar era will always be a significant and undeniable reference for returning to the originality, traditions and quality and value standards of authentic Iranian music, paving the way for the current and future generations.

#### \*Corresponding Author: E-mail: <u>majidakhshabi@pnu.ac.ir</u>

**How To Cite:** Akhshabi, M. (2022). Currentology and Analysis of Evolution of Iranian Music During The Qajar Era. *Journal of Historical Sciences*, 14(2): 110-135.

Publisher: University Of Tehran Press.



# جریانشناسی و تحلیل تحولات موسیقی ایران در دوره قاجار

مجيد اخشابي'

۱. استادیار گروه هنر، دانشگاه پیام نور، تهران، ایران. رایانامه: <u>majidakhshabi@pnu.ac.ir</u>

| چکیدہ                                                                                                                                                                                | اطلاعات مقاله              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| رخدادهای متعددی، دوران قاجار را به نقطه عطف و چرخشگاهی طلایی در موسیقی ایران بدل نموده                                                                                               | تاریخ دریافت: ۱۴۰۱/۰۵/۰۴   |
| است. این اتفاقات سببساز شکل گیری جریانات و تحولات مهمی شدهاست که بر پایه آنها حفظ، رشد،<br>انتقال و درنهایت تعالی موسیقی ایران رقم خوردهاست. این مقاله با هدف واکاوی هرچه بیشتر نقش، | تاریخ پذیرش: ۱۴۰۱/۰۸/۱۹    |
| جایگاه و اهمیت دورهٔ قاجار در موسیقی ایران، درپی آن است که به روش توصیفی-تحلیلی و با استناد به                                                                                       | واژههای کلیدی:             |
| منابع و کتب دست اول تاریخی، عوامل و مصادیق زمینهساز و شکلدهندهٔ جریانات مهم و موثر در                                                                                                | جریانشناسی، موسیقی دورهٔ   |
| پیشرفت موسیقی ایران را در این دوره مورد شناسایی، معرفی و تحلیل قراردهد. این پژوهش منتج به                                                                                            | قاجار، تاريخ موسيقى ايران، |
| ارائه مدلی تحلیلی شدهاست که در آن ارتباط میان ۱۰ رخداد مهم (مانند ورود دستههای موزیک                                                                                                 | تحولات موسیقی، رخدادهای    |
| نظامی، تأسیس مدرسه موزیک و…) با ۴ جریان اصلی شکل گرفته در موسیقی دوره قاجار (مانند ارتقاء                                                                                            | تاريخ موسيقي.              |
| علم و فناوری موسیقی، جلوگیری از اضمحلال موسیقی و…) ترسیم، تبیین و نمایان شدهاست. بیشک                                                                                                |                            |
| آثار موسیقایی برجایمانده از دورهٔ قاجار، همواره به عنوان مرجعی قابل توجه و انکارناپذیر، برای رجعت                                                                                    |                            |
| به اصالتها، سنتها و معیارهای کیفی و ارزشی موسیقی اصیل ایران، راهگشای نسل فعلی و آیندگان                                                                                              |                            |
| خواهدبود.                                                                                                                                                                            |                            |

\*رايانامهٔ نويسندهٔ مسئول: <u>majidakhshabi@pnu.ac.ir</u>

**استناد به این مقاله**: اخشابی، مجید (۱۴۰۱)، جریان شناسی و تحلیل تحولات موسیقی ایران در دوره قاجار. فصلنامه پژوهش های علوم تاریخی، ۱۱۴(۲):۱۱۰–۱۳۵۵.

**ناشر:** مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران

#### 1. مقدمه

دوره قاجار و مستنداتش نه آنقدر دور و دستنیافتنی است که مثل دورههای تاریخی قبلتر صرفاً بتوان به روایتها و گفتهها و شنیدههای نویسندگان و مورخین و حافظهٔ روایتگران بسنده کرد و نه آنقدر نزدیک که مثل عصر حاضر، هرگونه سند شنیداری و تصویری و مکتوب دردسترس و مهیا باشد.

مهمترین منابعی که ما را در شناخت موسیقی دورهٔ قاجار یاری میدهد، علاوه برآثار موسیقایی ضبط شده برای اولینبار در تاریخ موسیقی ایران، عمدتاً سفرنامههای سفرا و مستشرقان و دفترچههای خاطراتی چون خاطرات اعتمادالسلطنه و تاریخ عضدی است که از سفرا و درباریان آن دوره برجای ماندهاست. همچنین تئوری موسیقی و بیان شرح حال نوازندگان و هنرمندان در کتب و رسالاتی چون بحورالالحان اثر فرصت الدوله شیرازی (۱۳۲۲ه.ق) از دیگر آثار باقیمانده آن دوره است.

شایان ذکر است که برخی از پژوهشگران متأخر نیز، همچون حسن مشحون (۱۳۷۳) و روح الله خالقی (۱۳۵۳) اشارات نسبتا مفصلی به موسیقی دوره قاجار داشتهاند و با معرفی استادان و نوازندگان دورهٔ قاجار به شرح زندگانی و آثار آنان پرداختهاند. درخصوص پیشینهٔ موضوع مقاله حاضر، نگارنده با رویکرد شناخت، بررسی و معرفی جریانات و تحولات مهم موسیقی در دورهٔ قاجار تحقیق دیگری مشاهده نکردهاست، هرچند بهصورت موردی و مجزا در زمینهٔ شکل گیری کنسرتها در دوره قاجار (میثمی، ۱۳۹۳) و نفوذ موسیقی غربی به ایران در دوره قاجار (فاطمی، ۱۳۹۲) تحقیقاتی انجام شدهاست. مقاله حاضر با هدف واکاوی هرچه بیشتر نقش، جایگاه و اهمیت دوره قاجار در موسیقی ایران، درپی آن است که به روش توصیفی-تحلیلی و با استناد به منابع و کتب دست اول تاریخی، عوامل و مصادیق زمینهساز و شکلدهندهٔ جریانات مهم و مؤثر در حفظ و تعالی موسیقی ایران را در دورهٔ قاجار مورد

## ۲. ورود دستههای موزیک نظامی

بهدنبال ورود ژنرال گاردن فرانسوی برای تربیت قشون نظامی ایران بر اساس توافق فتحعلیشاه با ناپلئون اندکاندک موزیک نظام، وظیفه نقاره خانه را نیز به عهده گرفت (حسن مشحون،۱۳۷۳: ۴۳۳). از طرفی در فاصله میان جنگهای اول و دوم، سفیر کبیری از طرف

دولت روسیه با هیأتی از راه تبریز عازم تهران شد؛ همراه این هیأت یک دستهٔ موزیک سی نفری بود که در تبریز برای عباس میرزای ولیعهد و در سلطانیهٔ زنجان برای فتحعلی شاه نوازندگی می کردند. عباس میرزا پس از بررسی ادوات و افزار آنان و شنیدن توضیحات کافی، درصدد تشکیل دستهٔ موزیک نظامی به شیوهٔ جدید برآمد؛ ولی با مرگ نابهنگام عباس میرزا و عزل امیر از صدارت، اقدامات اصلاح طلبانه آن دو متوقف شد تا اینکه در زمان ناصرالدین شاه هیأت نوازندگان نظامی، یعنی دسته های موزیک جدید به سبک اروپایی، در ایران تشکیل شد و رسماً جای نقاره خانه را گرفت (همان: ۴۳۴). این رخداد مهم اولین در گاه ار تباطی موسیقی ایران را با موسیقی ممالک دیگر پدید آورد.

# ۳. تأسیس مدرسه موزیک

بعد از تأسیس مدرسهٔ دارالفنون، شعبه دیگری در آن مدرسه برای تعلیم و تربیت متخصص برای موسیقی نظامی تأسیس شد و یک معلم موزیک فرانسوی به نام لومر استخدام شده و به تهران آمد و در اتاق های حیاط بیرونی دارالفنون به تعلیم این رشته و خط موسیقی جدید (نت) مشغول شد و شاگردانی برجسته تربیت کرد (همان: ۴۳۴). در سال ۱۲۹۷ هجری شمسی که وزارت فرهنگ (آموزش و پرورش) سازمانی جدید پیدا کرد، به پیشنهاد سرتیپ غلامرضا مینباشیان، مدرسه موزیک با هدف تربیت نوازندهٔ آلات بادی موسیقی نظام و تربیت مربی برای اداره کردن دستجات موسیقی نظامی تأسیس شد. درحقیقت، شعبهٔ موزیک دارالفنون تبدیل به مدرسهٔ موزیک و جزو تشکیلات وزارت معارف گردید. ریاست آن نیز به سرتیپ غلامرضاخان مینباشیان که از فارغالتحصیلان موزیک دارالفنون بود و در فرانسه و روسیه تحصیلات موسیقی کرده بود، سپرده شد و این نخستین مؤسسهای است که برای آموزش موسیقی نظامی به روش علمی جدید در ایران و در دورهٔ قاجار دایر شدهاست (همان: ۴۳۵).

# ۴. آموزش و ترویج خط نُت

پس از مدت کوتاهی دسته موزیک دولتی و گارد سلطنتی به شیوهٔ کشورهای اروپایی تشکیل شد، کامرانمیرزای نایبالسلطنه هم دسته موزیکی به سبک اروپایی ترتیب داد که مربی آنان گوار اتریشی بود. از این زمان، خط بینالمللی موسیقی (نت) و کاربرد کلمه

117

پژوهشهای علوم تاریخی، سال۱۴، شماره ۲، ۱۴۰۱

رانسوی «موزیک» و «موزیکانچی» معمول گردید و به نوازندگان موسیقی نظامی «موزیکچی» و «موزیکانچی» میگفتند (همان، ۴۳۵). مینباشیان اولین کتاب تئوری موسیقی را به سبک جدید با جملههای فرانسه و ترجمه فارسی آنها نوشت و در چاپخانه دارالفنون به چاپ رسانیده، در دسترس شاگردان مدرسه قرارداد (۱۳۰۱ ق) (همان، ۴۳۵). شروع بهره گیری ازخط نت به عنوان رابط و واسطی فرهنگی در جهت انتقال اطلاعات و به-مثابه زبانی مشترک و ابزاری دقیق و مستندساز، گام مهمی در جهت آموزش، تبادل مفاهیم، وام گیری از پیشرفتهای علمی وفناوری و اجرایی سایر ممالک و ایجاد آمیختگی محتوایی – اجرایی و تکنیکی موسیقی غرب با موسیقی ایرانی و درنهایت استحاله موسیقی سنتی محض ایرانی (ضمن تأثیر گذاری و تأثیر پذیری) به شمار می آید.

#### **۵. ضبط موسیقی**

اگرچه اختراع اولین دستگاه ضبط صوت، موسوم به فنوگراف، در سال ۱۸۷۷ توسط توماس ادیسون نیز نتوانست پاسخ و راهکار مستقیمی برای میل به جاودانگی بشر و بقای او باشد، ولی بیشک یکی از مهمترین رخدادهایی بود که دنیای گذرا، میرا و عمر لحظهای و مقطعی اصوات موسیقی را برای همیشه و ابد به ماندگاری و جاودانگی پیوند زد.

در خصوص ورود این اختراع مهم به ایران چنین نقل شدهاست که مقارن با سفر سوم ناصرالدینشاه به اروپا (۱۸۸۹ م)، طی روایت خود ناصرالدینشاه، در مهمانی «لرد برون لو» به او فنوگرافی معرفی میشود که بنا به گفتهٔ خودش از آنچه که در ایران داشته بهتر است. از این شرح برمیآید که او قبلا در تهران فنوگراف داشته و از آن برای ضبط و پخش صدا استفاده می کردهاست؛ که بهنظر میرسد تاریخ استفاده ناصرالدینشاه از دستگاه فنوگراف نباید بیش از حدود دو سال قبل از مسافرتش به لندن باشد و احتمالاً فنوگراف او از اولین انواع فنوگراف بوده که با استوانههای مومی کار می کردهاست (همان، ۵۳).

استفاده از دستگاه فنوگراف در اواخر عهد ناصرالدینشاه جنبهای کاملا اختصاصی داشت. در اوایل دورهٔ مظفرالدینشاه از همان نوع تعداد معدودی دستگاه فنوگراف وارد ایران شد که وجود و استفاده از این دستگاهها منجر به ضبط آثار مندرج در جدول ذیل گردید:

| محتوای ضبط شده      | هنرمند                                                                                                                       |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نوازندگی سنتور      | محمدصادقخان سرورالملک نوازنده و رئیس<br>گروه نوازندگان ناصرالدینشاه                                                          |
| سنتور و آواز        | میرزاحبیب سماعحضور پدر حبیب سماعی<br>نوازنده سنتور                                                                           |
| تار و آواز          | آقاحسینقلی نوازنده تار                                                                                                       |
| تکنوازی نی          | نایب اسدالله نوازنده اصفهانی                                                                                                 |
| همنوازی و هم خوانی  | حسنخان و دستهاش                                                                                                              |
| همنوازی، ساز و آواز | استادان عصر ناصری مانند تار آقاحسینقلی و<br>سنتور محمدصادقخان سرورالملک و نی نایب<br>اسدالله با آواز صادقخان (همان، ۸۴، ۸۵). |

جدول ۱. ضبط صفحههای غیررسمی و خصوصی هنرمندان دوره ناصری با فنوگراف (همان ۸۴ و ۸۵) و (معبر الممالک، ۱۳۵۱)

درنهایت بهواسطهٔ پیشرفت تکنولوژی دستگاههای ضبط صوت، برای اولینبار موزیسینهای ایرانی نائل به ضبط و تکثیرآثارشان بهصورت رسمی و فراگیر میشوند که خوشبختانه برخی از این آثار هنوز در دسترس قرار دارند. اولین آثار هنرمندان ایرانی برروی صفحات گرامافون حدود سال ۱۳۲۳ ق توسط کمپانی گرامافون انگلیسی (کنی ر، مایکل، ۱۳۸۶) ضبط و تکثیر و در اختیار مردم قرار گرفت (سپنتا، ۱۳۶۶: ۱۳۵).

ضبط در پنج دوره صورت گرفته و بر اساس مستندات موجود در موزه موسیقی ایران، سال و مکان ضبط دورههای مزبور از قرار ذیل است:

| کمپانی عامل | محل ضبط         | سال ضبط |
|-------------|-----------------|---------|
| گرامافون    | ايران           | ١٢٨۴    |
| سانركورد    | فرانسه (پاریس)  | 1778    |
| گرامافون    | انگلستان و لندن | ١٢٨٨    |

جدول ۲. سال و مکان پنج دوره ضبط دوران قاجار (نگارنده)

#### پژوهشهای علوم تاریخی، سال۱۴، شماره ۲، ۱۴۰۱

| گرامافون           | تهران | ۱۲۹۱ |
|--------------------|-------|------|
| مونارک رکورد آلمان | تفلیس | ١٢٩٣ |

نتیجه اینکه ورود دستگاهها و حاملهای صوتی در دورهٔ قاجار، فرهنگ شنیداری موسیقی بدون حضور هنرمند و بینیازی از اجرای زنده را برای مخاطب به ارمغان آورد و توانست تحول شگرفی را در امکان تکرارپذیری و بازشنوایی آثار اولیه موسیقایی پدید آورد. از آن به بعد بود که هم هنرمند و هم مخاطب قادر به شنیدن اثر اجرا شده، آنهم به دفعات، در غیر از لحظه اجرای زنده می شدند. این امکان علاوه بر ایجاد سهولت در انتشار و اشاعه موسیقی، موجب حفظ پذیری آثار و درنتیجه تثبیت شکل نهایی اثر، در وهله اول برای خود هنرمند و سپس برای مخاطب شده و در آجراهای بعدی تمایل به ارائه بی کموکاست آن را در طرفین پدیدآورد. هنرمند به واسطه به کارگیری ابزارهای ضبط صدا و خط نت به شکلی معجزه آسا از تحمل مصائبی چون ضعف حافظه و فراموشی، لزوم تمرینهای زیاد روزانه و همچنین دغدغه جذب مخاطبین دور و نزدیک بدون مواجهه در

لازم به ذکر است از آنجاکه ورود دستگاههای ضبط و ثبت صوت را می توان با ورود علم و دانش خط نت، تقریباً همزمان دانست، تفکیک و تمایز اثر گذاری هر یک از این دو عامل بر موسیقی ایران به صورت جداگانه غیرممکن است.

## 6. سازماندهی و رواج تعزیهها و تکیهها

تشکیل مجالس روضه که پیش از صفویه در ایران معمول شده بود در عصر قاجاریه در شکلی نو و سازمانیافته گسترش و عمومیت یافت. به خصوص در زمان سلطنت ناصرالدین شاه که با تجمل و تشریفات بسیار حتی در غیر ایام سوگواری نیز معمول گردید (مشحون، ۱۳۷۳: ۱۳۷۱).

درنتیجهٔ علاقهٔ ناصرالدینشاه به مجالس تعزیه و شبیهخوانی، محلی در کنار اندرون شاهی ساختند که به تکیهٔ دولت معروف شد، شاهزادگان و بزرگان و اشراف دولت هم به پیروی از شاه، هر یک مجالس تعزیهخوانی به راه انداختند. رفتهرفته در هر محله و گذر بزرگ تهران تکیههایی ساختهشد که مخارج آن را ساکنان هر محله فراهم میکردند. در

118

روزهای ماه محرم و صفر، در فاصله میان تعزیهها در تکیههای بزرگ، موزیکچیها و نقارهچیها نیز ساز میزدند (همان: ۴۰۳).

کارگردان و مدیر تعزیه را «معینالبکاء» میگفتند. معینالبکاء نقش هر یک از شبیهخوانها را تعیین میکرد و اشعاری را که در هر مجلس یا نمایش باید بخوانند، در ورقهای که به آن «فرد» یا «نسخه» میگفتند به آنها میداد. شبیهخوانها نقش خود را از روی نسخه خود به آواز میخواندند. هر نقشی آواز و آهنگی مخصوص به خود داشت؛ مثلا کسی که شبیهخوانی حضرت عباس(ع) را اجرا میکرد، «چهارگاه»؛ حُرّ، «عراق» و زینب کبری و عبداللهبنحسن گوشهای از «راک» را میخواند. مخالفین مانند شمر و ابنسعد مطالب خود را به نثر و با آهنگی خشن ادا میکردند و دنباله کلمات را میکشیدند (همان،

معینالبکایی که تعزیه گردان تکیهٔ دولت بود، موسیقی دانی مطلع وماهربود. در هر گوشه از ایران که خواننده یا تعزیه خوان خوش صدایی می دید، او را به مرکز می آورد و وارد دستگاه خویش می کرد. به حکام ولایت ها و مامورین دولت نیز دستور داده شده بود، هر کجا که جوان خوش صدایی یافتند او را به مرکز بفرستند. این خوانند گان زیر نظر معینالبکاء، از موسیقی دانان و خوانند گان ماهر و با تجربه تعلیم می گرفتند و پس از آنکه کاملا با دستگاه ها، آوازها و گوشه های موسیقی آشنا می شدند، آن ها را در نقش حضرت علی اکبر، حضرت قاسم یا هر نقش دیگری که مناسب می دیدند در تکیه دولت به خواندن تعزیه می گماردند (همان: ۴۰۳).

ناصرالدینشاه، میرزانصرالله اصفهانی (تاج الشعرا) را که شاعری توانا و فاضل بود و ظاهراً از موسیقی بیبهره نبود، مامور کرد آنچه از اشعار تعزیهٔ قدیمی باقی مانده بود گردآوری و تکمیل کند و برای نمایشنامههای مذهبی جدید که معینالبکاء و یا دیگر اهل فن نوشته بودند، شعرهایی متناسب با نوای موسیقی بسراید؛ درنتیجه، شعرهای تعزیه که مطابق الحان، وزنها و مقامهای موسیقی ساخته شدهبود به وسیله تاج الشعرا تکمیل و با نظر استادان موسیقی ساخته و یا دیگر ای ا

نقش و کارکرد تعزیه در موسیقی ایران تا آنجاست که استاد ابوالحسن صبا و استاد خالقی، دوام و اشاعهٔ موسیقی ایران را وابسته به تعزیه دانستهاند. در اثبات نظریه این اساتید، نگارنده در مقاله «سازشناسی و سازبندی در تعزیهٔ ایران» دو دلیل برشمرده است. اول اینکه با توجه به محدودیتهای بهکارگیری موسیقی در آیین اسلام بروز و تجلیات موسیقی در تعزیه همیشه به حفظ، اشاعه و ناخواسته به ترویج موسیقی انجامیده است و دوم، این تعزیه بودهاست که اندکاندک موسیقی و سازهای آن را به نوعی، از دایرهٔ حرمت به حلیت کشاند چراکه از نظر فقهای آن دوره استفاده از موسیقی در هیچ جمع و صحنهای غیر از تعزیه مجاز نبودهاست (اخشایی، ۱۴۰۰).

## ۷. رسمیتبخشی به اجراهای صحنهای

همانطور که پیشتر نیز اشاره گردید، درپی بهکارگیری و استفاده از موسیقی در دربار دوره قاجار، اجراهای صحنهای موسیقی اندک اندک توسعه و رسمیت یافت. اجرای موسیقی در این دوره به چهار شکل صورت میگرفتهاست:

- مجالس خصوصی
  مجالس عروسی
  - ۳. کنسرتها
- ۴. اجراهای درباری

#### ۷-1. مجالس خصوصی

ابوالحسن صبا اجرای موسیقی در مجالس خصوصی را چنین شرح میدهد (همان، ۱۱۸-۱۱۹):

«در مجالس خصوصی که درک موسیقی افراد زیاد بود، از استادان درجهیک که عدهٔ آنها در هر مجلس بیش از سه نفر نبود دعوت می کردند و صاحبخانه با چند نفر هم مشرب و هم ذوق خود، از محضر استادان که گاهی توأم با یک خواننده و ضرب گیر بود بهره می برد؛ بدین معنی که استاد در سکوت کامل شروع به نواختن پیش درآمد (که اواخر متداول شده بود) می نمود و ضرب ملایمی با او همراهی می کرد؛ سپس آواز مربوط به همان دستگاه که پیش در آمدش را اجرا کرده بود می نواخت. خواننده هم در موقع مناسب شروع به خواندن می کرد؛ در حقیقت، یک مغازلهای بین خواننده و نوازنده جریان داشت و هر یک از افراد مجلس را به تفکری عمیق فرومی برد تا اینکه توسط تصنیف که موزون بود سکوت و آرامش شکسته می شد و حالت وجد و سروری به اهل مجلس با خواندن تصنیف دست می داد که گاه گاهی افراد با خواننده تصنیف هم آهنگ می شدند و شور و ولولهای شکل می گرفت و در خاتمه با رنگ مخصوص دستگاه خاتمه می یافت. البته هر مندان درجه دو هم در مجالس کوچک تر به همین منوال رفتار می نمودند». این گونه از اجراها، در موسیقی قدیم ایران نقش نوعی کنسرت غیررسمی را برای هنرمند و مخاطب ایفا می کرده؛ و با توجه به درک و توقع بالای دعوت کنندگان و مستمعین و همچنین طراز اول بودن استادان مدعو، یقیناً بستر مناسبی برای اثرگذاریهای معمول صحنهای میان مخاطب و اجراگر و جاری شدن سطحی از بداهه و خلاقیت در شکل گیری الحان و اشعار، متناسب با لحظات اجرا محسوب شده و درنهایت موجبات رشد و ارتقاء موسیقی را فراهم می کردهاست.

#### ۷-۲. مجالس عروسی

بر اساس روايت ابوالحسن صبا (همان: ۱۱۹) :

«در مجالسِ عروسی از عدهای بهنام مطرب استفاده میشد که شخصیت و موسیقی آنها با استادان فن، تفاوت فاحش داشت. اطلاعات آنها از تصانیفی بود که مربوط به خود آنها و تا حدی سبک و جلف و احیاناً توأم با لودگی بود و رنگهایی هم مینواختند که توأم با رقص رقاصهها بود و صندوقهایی بهنام صندوق کابلی داشتند که اقسام لباسهای گوناگون از قبیل کردی، لری، شیرازی، کابلی، عربی و ترکی در آن یافت میشد و هر دفعه رقاصهها با لباس رنگی مخصوصی وارد صحنه عروسی می شدند».

یقیناً این اجراها در این مجالس را نمیتوان با مجالس خصوصی از باب تعمق و تأمل در اثر و کارکردهای آن در اجراگر و شنونده مقایسه کرد، لیکن نمیتوان اثر استفاده از موسیقی در متن کنشهای روزمره و اجتماعی مردم را در جهت رسمیتبخشی و ترویج این هنر ،به عنوان گامی مهم، نادیده گرفت. از باب محتواسازی موسیقی نیز میتوان وجود و شکل گیری برخی از گونههای ضربی خوانی ها، تصانیف روحوضی، بحر طویل ها و یا عناوینی چون قول، غزل، ترانه و سرود را به نقل از مشحون به این مجالس نسبت داد (مشحون، ۱۳۷۳: ۴۲۲).

# ۷-۳. کنسرتها

از ویژگیها و تأثیرگذاریهای بارز دوره قاجار در موسیقی سنتی ایران را میتوان شکلگیری و رواج کنسرتها دانست. پیرو صدور فرمان مظفرالدینشاه مبنی بر ترویج و فروش گرامافون (سپنتا، ۱۳۶۶: ۱۱۴) و تأسیس شرکت گرامافون و ماشین تحریر در ایران (۱۳۲۳ ق)، اولین سفر استادان موسیقی ایران به پاریس توسط شرکت «پاته» تدارکدیده-میشود (خالقی، ۱۳۵۳: ۱۳۳). «هامبارسوم» از تاجران غربی مسئول این کار شد و ریاست گروه را به آقاحسینقلی، نوازنده برجسته تار، سپرد (ملاح، ۱۳۶۹، ۳۵–۳۶). میرزااسداللهخان اتابکیِ نوازندهٔ تار و سنتور، سیداحمدخان سارنگِ خواننده، باقرخان رامشگرِ کمانچه کش و باقرِ ضربگیر نیز وی را همراهی میکردند (خالقی، ۱۳۵۳: ۱۳۳؛ ملاح، ۱۳۶۹: ۳۶؛ مشحون، ۱۳۷۳: ۶۶).

در این سفر چند تن از موسیقیدانان پاریس خواستار اجرای کنسرتی از گروه شدند و در پاسخ به این درخواست، گروه برنامهای را در دستگاه ماهور (چند آهنگ غربی بدون حضور خواننده) اجرا نمود (خالقی، ۱۳۵۳، ۱۳۴). گروه مذکور در مسیر بازگشت، در استانبول نیز به دعوت وزیر مختار وقت ایران، ارفعالدوله (میرزارضا خان)، کنسرتی را در سفارت اجرا کردند (همان: ۱۳۴). در سال ۱۹۰۹ میلادی بنگاه هامبارتزوم، هایرا پتیان و شرکا، شرکت گارامافون را ترغیب کرد که صفحههای بیشتری از موسیقی ایرانی ضبط کند (کنی یر، ۱۳۸۶: ۵۶).

برای تحقق این هدف، شرکت مذکور، درویشخان را به همراه طاهرزاده، قلیخان و آقاحسین بهعنوان خواننده و اکبرخان نینواز، باقرخان کمانچهکش و حبیباللهخان (مشیر همایون) نوازنده پیانو، برای اجرای کنسرت و ضبط موسیقی به لندن دعوت کرد (همان، ۵۶). اوج کنسرتهای این گروه در نمایشگاه وایتسیتی لندن بود (همان: ۵۶).

شاید این کنسرتها را بتوان بهعنوان اولین کنسرتهای رسمی که در تاریخ موسیقی ایران ازآنها به شکل دقیق و مستقیم یاد شدهاست قلمداد کرد؛ خوشبختانه صفحات ضبط شده از این هنرمندان موجود است.

در زمینه اولین کنسرتهای داخلی نیز میتوان به کنسرتهای انجمن اخوت اشاره کرد. یکی از نخستین بانیان کنسرت در ایران، علیخان قاجار ملقب به ظهیرالدوله (۱۳۰۳–۱۲۴۳ ش) بود (خالقی، ۱۳۵۳، ۸۳). وی انجمن اخوت را در سال ۱۲۱۷ هجری قمری تأسیس کرد (مجدالسلام کرمانی بی تا، ۱۳۴۷: ۱۷۳).

در حوادث مشروطه، محمدعلیشاه مخلوع که برای بازپسگیری قدرت با حمایت روسها وارد گموشتپه شدهبود، سرانجام از مشروطهخواهان شکست خورد. حزب دموکرات تصمیم گرفت به مناسبت پیروزی مشروطهخواهان، در پارک امینالدوله جشنی برگزار کند. پارک امینالدوله، حدود ۱۲۹۰هجری شمسی، در سوی دیگر دروازه شمیران قرارداشت. در زمان به توپ بستهشدن مجلس، گروهی از سران مشروطهطلب به آنجا گریختند و دستگیر شدند. قرار بر آن شد که در این جشن کنسرتی برگزار شود و از عارف درخواست شد که در آن کنسرت به اجرای برنامه بپردازد (میثمی، ۱۳۹۴: ۹۵). عارف قزوینی (همان، ۱۳۸۱: ۲۰۶) مینویسد: «یک چنین گاردن یارتی به این عظمت و ابهت در ایران داده نشدهاست».

بهنظر میرسد به سبب آنکه در ابتدا سالن مخصوصی برای اجرای کنسرت وجود نداشت، نخستین اجراهای موسیقی در کافهها بودهاست (میثمی، ۱۳۹۴: ۱۰۱). خالقی (۱۳۵۳: ۲۵۰) مینویسد: "پدر مرتضی محجوبی اولین کافه را در خیابان لالهزار دایر نمود و پسرانش رضا و مرتضی در آنجا ارکستری داشتند. رضا ویولن میزد و مرتضی پیانو...". ظاهرا نخستین کنسرت در خیابان لالهزار و در سینما فاروس برگزار شدهاست. سینما فاروس یکی از مهمترین سینماهای لالهزار بود که توسط روسیخان در بالای چایخانه (مطبعه) فاروس دایر شده بود (عینالسلطنه، ۱۳۷۴، جلد۳، ۲۴۶۹؛ همان، جلد۴، ۲۸۰۴). این کنسرت در سال ۱۲۸۸ هجری شمسی برگزار شد (نورمحمدی، ۱۳۸۶: ۱۵۵).

ظاهراً نخستین کنسرت تکنوازی پیانو در سینما پالاس گراندهتل در ۲۶محرم۱۳۳۸ هجری قمری توسط لوپیشنوف برگزار شدهاست (کوهستانی نژاد، ۱۳۸۴: ۱۳۵) که میتوان آن را رویداد مهمی قلمداد کرد. ظاهراً این کنسرت با استقبال خوبی همراه بودهاست.

همچنین در ۲۷ ربیعالاول همان سال، نخستین نمایش بینالمللی در سالن گراندهتل برگزار شد. نمایشی از طرف باشگاه هنرمندان موسیقی که در آن ۲۵ نفر از آرتیستهای معروف و آرتیستهای اپرا شرکت داشتند (همان: ۱۳۶). در برنامه این کنسرت به اجرای ویولن، سلو و آوازهای دو نفری و سه نفری و آوازهای چند نفری به زبانهای فارسی، انگلیسی، روسی، ایتالیایی و ارمنی اشاره شدهاست (همان).

نخستین کنسرتی که با آواز یک خواننده زن موسیقی کلاسیک ایرانی در ایران برگزار شد، کنسرتی بود با صدای قمر و همراهی مرتضیخان نیداود که در سال ۱۳۰۳ هجری شمسی در سالن گراندهتل برگزار شد (خالقی، ۱۳۵۳: ۸۳–۸۵). برای محافظت از این کنسرت ماموران انتظامی حضور داشتند (همان: ۸۳). ادیبالسلطنه عواید این کنسرت را میان نوازندگان تقسیم کرد (همان: ۸۵).

در روزهای ۱۷، ۲۰، ۲۲ و ۲۴ تیر ۱۳۰۴ هجری شمسی، ارکستر بزرگ مدرسه عالی موسیقی در عمارت مدرسه واقع در خیابان ادیب، معروف به ارباب جمشید، به سرپرستی علینقی وزیری، کنسرتهایی برای عموم برگزار کرد (کوهستانینژاد، ۱۳۸۴: ۱۰۲–۱۰۳). در این کنسرت، وزیری و مادام پری آقابایف اجراهایی داشتهاند (همان: ۱۰۴–۱۰۶). یکی از دقیق ترین برنامه ها مربوط به این کنسرت است (همان، ۱۰۴–۱۰۶). در رپرتوار این کنسرت اغلب آثار وزیری و چند اثر غربی مشاهده می شود. ظاهرا کنسرت مذکور آخرین کنسرتی بود که در دوره قاجار برگزار شد؛ زیرا مجلس پنجم شورای ملی در ۹آبان ۱۳۰۴ احمد شاه را خلع کرد و حکومت موقت را به رضاخان سپرد (یاوری و دیگران، ۱۳۹۰: ۵۲۶).

# ۷-۴. اجراهای درباری

در تاریخ موسیقی ایران، از اواخر حکومت صفویان تا قبل از دورهٔ مدرن، قاجاریه تنها سلسلهای است که به موسیقی کلاسیک ایرانی توجه درخوری میکند. در این دوره موسیقی نه تنها قبحی ندارد، بلکه به درجهای مورد توجه است که طبقهٔ ممتاز و نخبه، از اشراف و صاحب منصبان گرفته تا فرهیختگان جامعه، عملاً به آن میپردازند و در بسیاری از موارد، با وجود خطرِ طعنه و تحقیر عملِ خود را به موسیقی کتمان نمیکنند (فاطمی، ۱۳۸۹: ۱۳۹۹).

به نوازندگان و خوانندگانی که در دربار شاه و هم دربارهای اشراف و صاحبمنصبان به اجرای موسیقی می پرداختند، «اهل طرب خاصه» یا «عملهجات خاصه» گفته می شده است (همان: ۱۱۲). از دوره فتحعلی شاه چند اسمِ بزرگ، مثل مهرابِ ارمنی اصفهانی و رستم یهودیِ شیرازی و چالانچی خان باقی مانده است (عضد الدوله، ۲۵۳۵: ۳۸) خاطرات عضد الدوله به شکوفایی موسیقی در دربار گواهی می دهد.

دربار ناصرالدینشاه نیـز پـذیرای تعـداد کثیـری از موسـیقیدانان برجسـته میشـود و زمینههای تدوین یک نظام موسیقایی منسجم را فـراهم مـیآورد؛ بهگونـهای کـه موسـیقی امروز را تماماً میتوان وارث موسیقی دربار ناصری دانست (فاطمی، ۱۳۸۹: ۱۱۴).

تردد هنرمندان آن دوره به دربار و معاشرت آنان با درباریان علاوه بر اجرای موسیقی، دو زمینه دیگر را نیز فراهم می کردهاست؛ اول اینکه خود از ارج و قرب و منزلت و موقعیتی خاص در اجتماع برخوردار می شدند و دوم اینکه اجراهای آنان شور و اشتیاق خاصی میان درباریان ایجاد می کرده که منجر به علاقهمندی آنان جهت فراگیری موسیقی می شدهاست. روحالله خالقی در کتاب سرگذشت موسیقی خود چند تن از این شاگردان به اصطلاح درباری را معرفی کردهاست:

| _       |            | اگردان درباری | جدول ۳. اسامی ش       |                     |
|---------|------------|---------------|-----------------------|---------------------|
| منبع    | رشته       | استاد         | سمت یا نسبت           | نام                 |
| (همان،  | سەتار      | شاگرد میرزا   | میرزا مهدی خان        | منتظم الحكما        |
| (1.8    |            | عبدالله       | صلحى                  |                     |
|         |            |               |                       |                     |
| (همان   | تار        | شاگرد میرزا   | پسر میرزا محمود وزیر  | سيدعلى محمدخان      |
| ()•٨    |            | عبدالله       | و برادرزادهی عبدالله  | مستوفى              |
|         |            |               | مستوفى                |                     |
| (همان،  | پيانو      | سالار معزز    | پسر يحيي خانِ         | معتمدالملك يحياييان |
| (197    |            |               | مشيرالدوله وزير خارجه |                     |
|         |            |               | و تجارت و عدلیه       |                     |
|         |            |               | ناصرالدين شاه         |                     |
| (مشحون، | علم موسيقي | ژنرال لومر    | که در جوانی از        | تقی دانشور (اعلم    |
| ۱۳۷۳، ج | غربى       | فرانسوى       | همبازیهای ملیجک       | السلطان)            |
| ۲، ۲۸۵) | ويولن      | موسيو دوال    | بوده                  |                     |
|         |            |               |                       |                     |
| (خالقی، | تار        | آقا حسينقلي و | پسر نصرالله خانِ      | مشير همايون شهردار  |
| ۱۳۵۳، ج | نى         | ميرزا عبدالله | سپەسالارى «رئيس       |                     |
| (۱۹۹٬۱  | پيانو      | نايب اسدالله  | خزانهی نظام و پیشکار  |                     |
|         | سنتور      | سالار معزز    | حاجي ميرزا حسين       |                     |
|         |            | محمدصادق      | خانِ سپهسالار در زمان |                     |
|         |            | خان           | ناصرالدین شاه»        |                     |

منزلت موسیقیدانان درباری به لحاظ نوع موسیقیشان و از این حیث که از میان بهترین موسیقیدانهای کشور انتخاب میشدند (مثل رئیس نقارهخانهٔ شاهی که بر همهٔ موسیقیدانان پایتخت ریاست و نظارت داشت) همواره درخورِ توجه بودهاست (فاطمی، ۱۳۸۹: ۱۲۲). اجراهای درباری درشرایط و موقعیتهای ذیل انجام می شدهاست:

۱. هنگام خواب ملوکانه: مثل اجراهای سنتورخان در زمان محمد شاه و سرورالملک، آقا غلامحسین، اسماعیلخان و جوادخان در زمان ناصرالدینشاه (معیر الممالک، ۱۳۵۱: ۶۳–۶۴). ۲. در مجالس خصوصیِ فرهیختگان، مثل مجلسِ میرزا عبدالجوادِ خطاط، میرزا محمودِ وزیر و آقا علیاکبر فراهانی.

۳. در خلوتهای شخصی: به عنوان نمونه به نقل از (هدایت، ۱۳۴۴: ۹۴) که خاطره جالبیست: «شبی شاه، میرزا عبدالله را تنها میخواهد. کنار بخاری جلوس میکند. به میرزا میگویند بنشین ساز بزن، ما میل داریم ضرب بگیریم و با لبهٔ پیش بخاری ضرب میگیرند. تصور میکنم موجبات آشفتگیای فراهم بودهاست، خواستهاند از اهمیت آن بکاهند».

۴. در مهمانیهای اشراف که گاه بادهنوشی در آن غایب نبوده، اما به ندرت به بدمستی کشیده میشدهاست. شواهد در این خصوص بسیار است (فاطمی، ۱۳۸۹: ۱۲۷).

صرفنظر از اینکه در تاریخ موسیقی، روایتهایی نیز دال بر عدم ارجمندی و عدم حفظ احترامِ لازم هنرمندان، از سوی اهالی دربار وجود دارد که بهدلیل عدم موضوعیت و پرهیز از اطاله کلام به آن پرداخته نمیشود، لیکن باید پذیرفت حمایت دربار از موسیقی و موسیقیدانها عاملی برای حفظ و استمرار حیات حرفهٔ موسیقی بهشمار میرفته است. این حمایت به اشکال ذیل صورت می گرفته :

 ۱. توجه و علاقه شاهان و درباریان به هنر وهنرمندان موسیقی که موجب به خدمت گرفتن بهترین امکانات و ابزارهای لازم و موجود برای حفظ و اشاعه موسیقی چه مستقیم و چه غیرمستقیم میشدهاست (مثل ورود دستگاههای ضبط)؛

۲. حمایتهای مالی مناسب از هنرمندان به گونهای که خوشبختانه در زندگی آنها فقر گزارش نشدهاست؛

۳. تمکن و تمول نسبی هنرمندان خصوصاً در رشتههای نوازندگی که به نوعی حرفهٔ سازسازی را نیز تحتشعاع و حمایت قرار می داده و موجب پیشرفت آن میشدهاست، نقلقولهایی که از جایزه تبرزین طلای یحیی تارساز شده گواهیست بر رونق نسبی این حرفه در آن دوره؛

۴. اجرای برنامه در دربار رسمیترین، باکیفیتترین و جدیتری شکل آنرا را طلب میکردهاست که این خود بهواسطه همیت و حساسیتی که در هنرمندان برمیانگیخته باعث جلب توجه بیشتر آنان به دقائق، ظرائف، تلاش برای خلاقیتهای چشمگیرتر، ربودن گوی سبقت از یکدیگر برای شاه شناس شدن و یا جلب نظر و رضایت مخاطبین درباری و نهایتاً احراز توفیق در ارائه اثری ارزندهتر، توجهبرانگیزتر و متعالیتر میشدهاست. درمجموع این عوامل و این ویژگیها را با توجه به عدم وجود امکانات تثبیت موسیقی می توان زمینه ساز پیشرفت موسیقی آن دوران دانست.

# ۸. شکلگیری، تثبیت و نگارش ردیف موسیقی سنتی ایران

ردیف میرزاعبدالله (۱۲۲۲–۱۲۹۷ ش) قدیمی ترین و معتبر ترین روایت از ردیف موسیقی ایران است که از او به شاگرد بلافصلش، اسماعیل قهرمانی و از اسماعیل قهرمانی به نورعلی برومند منتقل شدهاست. نخستین تجربه های یادداشت ردیف به شرح ذیل است:

شکل اولیه این آثار مشخصاً شامل کتابهایی می شوند که توسط «موسیو لومر» رهبر و مدیر فرانسوی شعبه موزیک نظام دارالفنون و سپس شاگرد او، سالار معزز، به طبع رسیده است. لومر یک جزوه از دستگاه ماهور به چاپ رسانید (۱۲۷۹ش) که برای پیانو تنظیم شده-بود (درویشی، ۱۳۷۳: ۳۳ و ۶۰). این مجموعه دارای مقدمهای است پیرامون سابقه تاریخی آوازهای ایرانی، عبدالقادر مراغی، گام موسیقی ایران و فواصل موسیقی ایرانی. لومر در این اثر چند تصنیف را در بین آوازها جای داده و آن را «سویت آوازی» نامیده است. آوازها در دستگاههای چهارگاه، همایون و ماهور است و قسمتهای آوازی در چهارضربی آهسته نوشته شدهاست (توکلی، ۱۳۸۱: ۹۱).

دومین اثری که درحقیقت بیشتر به ثبت نمونه موسیقی ردیف همت گماشته، متعلق به سالار معزز است. او جزوه «دستگاه ماهور» را حدود ۲۰ سال پس از اثر لومر به چاپ رسانید (۱۳۰۰ش)(همان: ۹۲).

اولین تلاش برای ثبت و یادداشت یک روایت مشخص از ردیف موسیقی ایران را در مجمعالادوار مهدیقلی هدایت (۱۳۳۴ ش) میتوان مشاهده کرد. او چنان که خود مینویسد (هدایت، ۱۳۷۵: ۲۸۹-۲۹۰) با مطالعه رسالات ادوار صفیالدین ارموی، شرح ادوار و مقاصدالالحان عبدالقادر مراغی و نیز نسخهای از دُرَّةالتاج محمود شیرازی به فکر تالیف مجمعالادوار افتاد. به همین منظور، از سال ۱۳۳۴ تا ۱۳۳۹ هجری قمری، منتظم الحکما (مهدی صلحی) – بهترین شاگردان میرزاعبدالله – بنا به خواهش هدایت هفتهای دو شب برای آموزش هفت دستگاه به منزل او میرود و چنان که مدعی است از این طریق ردیف هفت دستگاه را با استفاده از خط موسیقی اروپا به نگارش درمیآورد (توکلی، ۱۳۸۱: ۹۲). در زمینه تاریخچه ثبت ردیف رایج و مقبول میرزا عبدالله، بررسی منابع موجود تا سطح تحقیقات کنونی نشاندهنده شش نگارش از آن است (همان: ۹۴): ۱. نگارش مهدیقلی هدایت به روایت منتظمالحکما. ۲. نگارش علینقی وزیری که تنها چند دستخط آن بیشتر باقی نیست. ۳. نگارش ژان دورینگ فرانسوی الاصل به روایت نورعلی برومند (دورینگ، ۱۳۷۰). ۴. نگارش مجید کیانی از دستگاه شور، آواز کرد بیات و ضربیهای شور به روایت نورعلی برومند (کیانی، ۱۳۶۹). ۵. نگارش داریوش طلایی براساس اجرای خودنگارنده از ردیف (طلایی، ۱۳۷۴). ۶. نگارش احد بهجت براساس اجرای نورعلی برومند برای سنتور (بهجت، ۱۳۷۹). ارزش و اهمیت ثبت و نگارش ردیف وقتی کاملا هویدا میشود که میدانیم هیچ اطلاعی از محتوای موسیقایی آنچه که عملا به عنوان ردیف موسیقی ایران تا قبل از دوره

## ۹. تلاقی عرفان و موسیقی

بر اساس شواهد و مستندات میتوان گفت در دوره قاجار است که موسیقی و عرفان نسبت به یکدیگر در مقایسه با دورههای قبل و حداقل به گونهای رسمی و نمایان، قرابت بیشتری حاصل میکنند. تأثیر این موضوع را میتوان دراعتلای منزلت اجتماعی موسیقیدانان یافت.

نشانی از درویش مسلکِی او نمییابیم، متأثر از گسترش نفوذ و شهرت ظهیرالدوله بوده باشد. با اینکه خود ظهیرالدوله هرگز «عرفانبافی» نکرد و هیچ گفتمان عرفانیای دربارهٔ موسیقی ایرانی نداشت، به نظر میرسد ظهور چنین گفتمانی در محافل حاج آقا محمد ایرانی مجرد، در دهههای بعدی، ناشی از همین تأثیراتی بوده باشد که او بر محیط موسیقی ایران، به طورمستقیم یا غیرمستقیم، نهاده بود. این گفتمان عرفانی بعدها یکی از قویترین گفتمانهای مخالف تجددگرایی و یا غربگرایی در موسیقی، و در دورهٔ پهلوی منشاء اثرهای بسیار چشمگیری شد (فاطمی، ۱۳۹۳: ۱۴).

ظهور عرفان در موسیقی قاجار از دو منظر حائز اهمیت بسیار است. اول اینکه قرابت موسیقی با عرفان منجر به مقبولیت بیشترآن نزد جامعه سنتی و دینی آن زمان شدهاست. دوم اینکه تأثیر تفکرات عرفانی موجب تربیت و تهذیب نفس بسیاری از موسیقیدانهای طراز اول آن دوره شدهاست که به قطع یقین زمینهساز حفظ و صیانت بیشتر شخصیت و منش آنها از مفاسد معمول و مرسوم بوده، بدیهیست چنین امری حتی در تراوشات ذهنی و آثارهنری آنها نیز موثر بودهاست .این ارتقای مرتبه و منزلت موسیقی در دورهٔ قاجار از اهمیت بسیاری برخوردار است.

## ۱۰. ورود واژه بداهه به ادبیات رسمی موسیقی ایران

در لیبل (برچسب) صفحات موسیقی برجای مانده از دورهٔ قاجار و لابه لای مکتوبات نگاشته شده در دوره های ماقبل توسط مورخین و موسیقی دان ها متاسفانه به واژه «بداهه» برنمی خوریم و به نظر می رسد از این کلمه بیشتر در گفتگوهای شفاهی استفاده می شده-است.

اینکه نامگذاری عمل بداهه از کی، کجا و چگونه صورت گرفته است جای بحث دارد؛ ولی در رد مدعای ژان دورینگ مبنی بر اینکه گفته است ؛بهنظر میرسد فقط از قرن بیستم و احتمالا تحتتأثیر غرب است که از بداهه در موسیقی ایران صحبت میشود (دورینگ، ۱۳۸۶: ۱۷۱۱) به دو دلیل میتوان استناد ورزید؛ اول اینکه اساسا هر اجرایی، آن هم در دوره قاجار و همچنین دورههای ماقبل، نمیتوانسته در عمل از بداهه عاری بوده باشد چراکه در بسیاری از اجراهای فعلی نیز، با وجود عوامل تثبیت موسیقی مثل نت و ضبط صدا، باز هم بداهه سهمی غیرقابلانکار دارد، چهرسد به زمانی که هیچیک از این روشها وجود نداشته و یقینا هنرمند در اجراهای خود بیشتر مجبور به بهره گیری از ظرفیتهای بداهه پردازانه خود بودهاست. دلیل دوم اینکه وقتی که مطلع باشیم واژه بداهه از حدود قرن چهارم در ادبیات و سنت شعری ایران شایع بوده پس نمیتوان این رویکرد و پردازش را در هنر ایران نوظهور و متأثر از غرب دانست. چند نمونه از قدیمی ترین اشعاری که در آنها واژه بداهه یا بدیهه به کار رفته است، در سطور ذیل نقل می شود:

بود در همه فن همچو مردم یک فن صحیفه نقش همی کرد بی دوات و قلم بدیهه شعر همی گفت بیزبان و دهن خدنگهای شهاب اندر آن شب شبهگون

از سویی دیگر در متون بدایعالوقایع واصفی هروی (۹۶۰–۸۹۰ ق) نیز به چند مورد واژهٔ بدیههخوانی برمیخوریم که اختصاصاً به موسیقی مرتبط است (بدایع الوقایع، ۱۳۴۹و ۱۳۵۰) سرانجام در فاصله کوتاهی از انقراض سلسله قاجار اولین مستند صوتی موسوم به بداهه رسما شکل میگیرد. نگارنده این مستند را با کاوش میان صفحات موجود در موزه موسیقی ایران یافت نموده است؛ صفحهای با عنوان «بداههنوازی در ماهور» حاوی تکنوازی «تار» کلنل علی نقی وزیری که در سال ۱۳۰۹ هجری شمسی ضبط شدهاست . جالب است بدانید ایران یافت نموده است؛ صفحهای با عنوان «بداههنوازی در ماهور» حاوی تکنوازی «تار» کلنل علینقی وزیری که در سال ۱۳۰۹ هجری شمسی ضبط شدهاست . جالب است بدانید غیر از این صفحه، در لیبل هیچیک از صفحاتی که از سال ۱۳۴۸ به بعد منتشر شدهاند، کلمه بداهه درجنشدهاست. نکته جالب در این بداههپردازی، ریتمدار شدن گاهوبیگاه جملات قوازی بیوزن است که در برخی لحظات، گونهای حماسی پیدا کرده و ردپای آهنگ معروف و ماندگار «ایران ای سرای ای سرای امید» ساخته محمدرضا لطفی به وضوح در آن محسوس است و ماند گردهای، تداعی گرانی این تکنوازی را مرجع و ماندگار «ایران ای سرای این است که لطفی در فرازهایی عینا این تکنوازی را مرجع و ماندگار «ونهای، تداعی گر این است که در ماری است که لطفی در فرازهایی عینا این تکنوازی را مرجع و مرد و ماندگار «ایران ای سرای امید» ساخته محمدرضا لطفی به وضوح در آن محسوس است و مرد این میگار داده است.



شکل ۱. صفحه حاوی بداههنوازی کلنل علینقی وزیری (تار تنها) (عکس نگارنده از صفحه موجود در موزه موسیقی ایران)

این اثر از این منظر قابل توجه است که نوازنده آن بدون تردید دانش آموخته دوره قاجار است و هرآنچه فراگرفته، از سبک و سیاق رایج دوره قاجار مبرا نبودهاست؛ دیگر اینکه علنینقی وزیری به ناگاه و ناگهان نمیتوانسته از این واژه بدون آشنایی قبلی استفاده و آن را با گذشت کمتر از پنج سال از دوره قاجار یکباره ابداع و معرفی نماید ؛ درنتیجه، بداهه یا فعل آن در دوره قاجار و در دورههای قبلتر رایج و شناخته شده بوده است اما واژه بداهه با درج بر لیبل این صفحه، به صورت مستند و مکتوب در ادبیات رسمی موسیقی ایران وارد شده و مورد استفاده قرار گرفته است که با توجه به ادله فوق دوره قاجار را باید زمینه ساز به کار گیری گفتمان بداهه در موسیقی ایران دانست (اخشابی، میثمی، ۱۳۹۶).

# **۱۱. احیا و بهرهگیری مجدد از فرم «کار و عمل»در موسیقی**

«کارعمل» یا «کار و عمل» یکی از فرمهای آوازی متداول در دوره قاجار بوده که سنت اجرای آن خوشبختانه تا به امروز توسط عدهای از خوانندگان و نوازندگان حفظ شدهاست. از آنجا که اجرای این فرم آوازی برپایه بداههپردازی است -برخلاف سایر فرمهای موسیقی ایرانی- موسیقیدانان به ندرت به ثبت آن پرداختهاند. بااینوجود نمونههایی از آن، هم بر روی صفحه گرامافون و هم به صورت نت موسیقایی از اوایل قرن حاضر باقی مانده است (امیر حسین پورجوادی، ۱۳۸۲: ۱۱).

فرم کارعمل بعد از دوره قاجار بیشتر تحت عناوینی چون «تصنیف بداهه» و یا «آواز ضربی» معروف بوده و فقط در محافل و مجالس کوچک اجرا می شده است و از آنجا که ساختار از پیش تنظیم شده ای نداشته، نواختن آن در کنسرت ها معمول نبوده است. البته خواندن آواز ضربی به شکل های متنوع در مراسم روضه خوانی و همچنین در خانقاه ها نیز مرسوم بوده؛ اما در این دو حوزه عنوان کارعمل به این نوع آواز ها اطلاق نمی شده است (همان).

قدمت کاربرد واژه عمل به دورههای تیموری و صفوی برمی گردد که توسط عبدالقادر مراغی (ف. ۸۴۰/۱۴۳۵) روایت یا معرفی می گردد (پورجوادی، ۱۳۸۲، ۱۲). نیم قرن پس از مراغی، علی بن محمد معمار مشهور به بنایی (ف. ۱۵۱۳۰/ ۹۱۹) که در زمان شاه سلطان حسین بایقرا (ح. ۱۴۶۹/ ۸۷۴– ۱۵۰۶/ ۹۱۱) یا به عبارت دیگر، در اواخر دوره تیموری در هرات می زیسته و از موسیقی دانان معروف درباری به حساب می آمده ضمن توصیف عمل از کار هم نام برده و آن را شرح می دهد (بنایی، ۱۳۶۸، ۱۲۷–۱۲۸).

البته با اندک تفحصی در میان منابع موسیقایی قدیم مشخص می شود که مفهوم کارعمل در عرصه های مختلف تاریخ و در مکان های گوناگون، سیر تحول خاصی را طی کرده و همیشه و در همه جا به معنی «تصنیف بداهه» نبوده است (پورجوادی، ۱۳۸۲: ۱۲). از محمدرضا لطفی نیز روایتی مبنی براینکه کاروعمل حتی به برخی رنگ ها نیز گفته می شده، وجود دارد.

از دورهٔ قاجار، سه اثر مکتوب که در آنها از کارعمل نامبرده شده با عناوین ذیل باقی مانده است: *مجمع/لادوار* نوشته مهدیقلی هدایت معروف به حاج مخبرالسلطنه (ف. ۱۳۳۴ ش) که ۳ نمونه از کاروعملهای رایج آن دوره را آوانویسی کردهاست؛ *شرح زندگانی من* تالیف عبدالله مستوفی که در آن گزارشی از کاروعمل به چشم میخورد (مشحون، ۱۳۷۳) (۴۰۹) بحور/لالحان اثر فرصتالدوله شیرازی (ف. ۱۳۹۹ ش) که در آن مستقیما به شرح کاروعمل پرداخته نشده و مؤلف تنها در چندجا صرفاً به این واژه اشاره کردهاست.

در نهایت درباره فرم کارعمل در دوره قاجار باید گفت که تعریف دقیقی که مورد توافق همهٔ منابع باشد وجود ندارد. موسیقیدانهایی که در این دوره فقط به جنبههای عملی می پرداختند از بیان تعریف کارعمل ظاهراً اجتناب کردهاند و آنهایی هم که به توصیف جنبههای نظری این فرم پرداختهاند تعاریف گوناگونی از آن ارائه دادهاند. واژه کارعمل در بین همه موسیقیدانها هم مصطلح نبوده و ظاهراً توسط عده معدودی استفاده می شده است؛ به عنوان مثال، یکی از کارعمل های معروف بر روی شعری از سعدی با مطلع زیر خوانده می شده:

من ندانستم از اول که تو بیمهر و وفایی عهد نابستن از آن به که ببندی و نپایی در مجموع هفت اثر کاروعمل در قالب صفحه از دوره قاجار به یادگار مانده است که بنا به گفته سپنتا (۱۳۶۶: ۱۳۴) مابین سالهای ۱۳۲۴ لغایت ۱۳۳۳ هجری قمری، مصادف با صدور فرمان مشروطه در زمان مظفرالدینشاه ، یعنی اندکی پس از جنگ جهانی اول، ضبط شدهاند. لیست این صفحات به شرح زیر است:

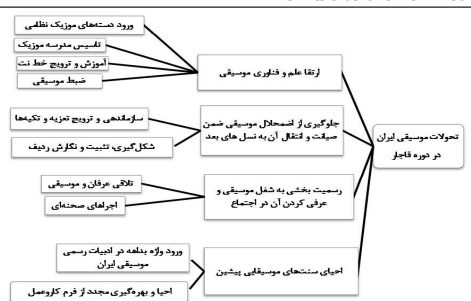
| J=:= - JJ - J                                       |                                    |            |      |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------|------------|------|
| خواننده و نوازندگان                                 | نام اثر                            | شماره صفحه | رديف |
| آقاحسین تعزیهخان شاهی و سنتور میرزا<br>علیاکبر شاهی | تصنیف کارعمل با<br>رنگ             | 4-12884    | ١    |
| آواز میرزاقربانخان و کمانچه باقرخان                 | تصنيف كارعمل                       | 8-12898    | ٢    |
| علىخان نايبالسلطنه و صفدرخان                        | آواز سەگاە قفقازى<br>تصنيف كارعمل  | 4-17088    | ٣    |
| علىخان نايبالسلطنه و صفدرخان                        | آواز غمانگیز کوچه<br>اصفهان کارعمل | 4-12047    | ۴    |
| آواز میرزا سیداحمدخان و تار درویشخان                | ماهور، تصنيف<br>كاروعمل            | 4-12020    | ۵    |
| آواز رضاقلیخان و ویولن حسینخان                      | تصنیف کارعمل<br>افشاری             | Y-17087    | ۶    |
| حسنخان با سنتور                                     | آواز راست دوگاه،<br>تصنيف کارعمل   | GC ١٩٣٧٩   | ۷    |

جدول ۴. قطعات کاروعمل ضبط شده در دوره قاجار

#### ۱۲. نتیجه گیری

در این مقاله با واکاوی مستندات مکتوب و تطبیق آنها با اولین نمونههای ضبط شده موسیقی، ۱۰ رخداد مهم و تحول آفرین در موسیقی دوره قاجار به شرح ذیل مورد معرفی و تحلیل قرارگرفت: ۱) ورود دستههای موزیک نظامی؛

- ۲) تأسیس مدرسه موزیک؛ ۳) آموزش و ترویج خط نت؛ ۴) ضبط موسیقی؛ ۵) سازماندهی و رواج تعزیهها و تکیهها؛ ۶) رسمیت بخشی به اجراهای صحنهای؛ ۷) شکل گیری، تثبیت و نگارش ردیف موسیقی سنتی ایران؛ ۸) تلاقی عرفان و موسیقی؛ ۹) ورود واژه بداهه به ادبیات رسمی موسیقی ایران؛ ۱۰) احیا و بهره گیری مجدد از فرم کاروعمل در موسیقی. اثرات بلندمدت رخدادهای فوق در موسیقی دوره قاجار را باید زمینه ساز بروز چهار جریان اصلی، مهم و تأثیر گذار در حفظ و تعالی موسیقی ایران دانست که هم در آن دوره و هم در دورههای بعد برای موسیقی ایران بسیار نقش آفرین و سرنوشتساز بودهاند که عناوین آن ها بهشرح زیر است: ارتقاء علم و فناوری موسیقی ۲) جلوگیری از اضمحلال موسیقی ضمن صیانت و انتقال آن به نسل های بعدی ۳) رسمیت بخشی به شغل موسیقی و عرفی کردن آن در اجتماع ۴) احیای سنتهای موسیقایی پیشین
- در مدل تحلیلی زیر، ارتباط میان ۱۰ رخداد زمینهساز و ۴ جریان حاصله ترسیم و جانمایی شدهاست:



137

شکل ۲. مدل تحلیلی جریانشناسی تحولات موسیقی ایران در دوره قاجار

درنهایت لازماست به نتایج فوق چند نکته اضافه شود؛ اول اینکه نباید از وجود علاقه، شناخت و یاحداقل عدم مخالفتورزی شاهان قاجار نسبتبه موسیقی غافل شد که در اکثر تحولات یاد شده شرط لازم و کلیدی بودهاست؛ نکته دوم اینکه رخدادها و جریانات متعاقب حاصله، آثار ثانویه زیادی دربرداشته است؛ مثل تأثیرپذیری در زمینههای مختلفی چون تکنیک و زیباییشناسی از موسیقی غرب، همچنین رونقبخشی و اعتلای هنر سازسازی و ظهور چهرههای درخشانی چون یحیی، مارکار اصفهانی، زادور ارمنی و... که پیشنهاد میشود در پژوهشهای دیگر به آن پرداخته شود.

و نکته آخر اینکه موفقیتهای بسیاری از نوازندگان، خوانندگان و آهنگسازان در موسیقی هنری دوره پهلوی و حتی عصر حاضر مرهون وام گیری، گرتهبرداری، اقتباس و بهرهبرداریهای عمیق و جدی از موسیقی دوره قاجار است. به گونهای که ردپای بسیاری از آثار دوره قاجار و حتی سبک و سیاق نوازندگیها و خوانندگیهای آن دوره، در آثار و اجراهای جدیدِ امروزی، قابل تشخیص است.

در پایان تأکید میشود فارغ از هرگونه نتیجهگیری تاریخی در زمینههای مختلفی چون سیاست، اقتصاد، روابط بین الملل، فرهنگ، صنعت و غیره، دوران قاجار را باید عصر طلایی شکوفایی و تحکیم موسیقی ایران دانست که امید است با تفحص و تدبر و تحلیل آثار برجایمانده از این دوره تاریخی مهم، هنرمندان عصر حاضر بتوانند با رویکردی دوباره، به اصالتها، سنتها و معیارهای کیفی و ارزشی موسیقی اصیل ایران رجعت نمایند.

# منابع

اخشابی، مجید. سازبندی و سازشناسی در تعزیه ایرانی. فصلنامه علمی-پژوهشی تئاتر. تهران. .14.. اخشابی، مجید و میثمی. حسین. ارکان بداهه پردازی در موسیقی سنتی ایران. تهران: نامه هنرهای نمایشی و موسیقی. ۱۳۹۶. بنایی، علی بن محمد معمار. رساله در موسیقی. چاپ عکس از روی نسخهٔ خطی. تهران: مرکز نشر دانشگاهی. ۱۳۶۸. بهجت، احد. رديف ميرزا عبدالله. تهران: موسسه فرهنگی-هنری ماهور. ١٣٧٩. پورجوادی، امیر حسین. کار عمل و سیر تحول آن از دوره تیموری تا امروز. فصلنامه موسیقی ماهور. سال ینجم. شماره ۱۹. تهران. ۱۳۸۲. توکلی، فرشاد. نقد و بررسینگارش ژان دورینگ از ردیف میرزاعبدالله. فصلنامه موسیقی ماهور. شماره ۱۵. تهران. ۱۳۸۱. خالقی، روح الله. سر گذشت موسیقی ایران. تهران: ماهور. ١٣٥٣. خالقي، زهره. آواي مهرباني يادواره قمرالملوك وزيري. تهران: ناشر دنياي مادر. ١٣٧٣. درویشی، محمد رضا. نگاه به غرب. تهران: موسسه فرهنگی-هنری ماهور. ۱۳۷۳. دورينگ، ژان. رديف سازي موسيقي سنتي ايران. رديف تار و سهتار ميرزا عبدالله. تهران: سروش. .177. دورینگ، ژان. بداهه در موسیقی هنری ایران. ترجمه ساسان فاطمی. فصلنامه موسیقی ماهور. سال دهم. شماره ۳۷. تهران. ۱۳۸۶. سپنتا، ساسان. تاریخ تحول ضبط موسیقی در ایران. تهران: ماهور. ۱۳۶۶. شيرازي، فرصت الدوله. بحورالالحان: در علم موسيقي و نسبت آن با عروض. تهران: فروغي. ١٣۴۵. طلایی، داریوش. ردیف میرزا عبدالله. نت نویسی آموزشی و تخلیلی. مؤلف. تهران. ۱۳۷۴. ظهيرالدوله، على. خاطرات و اسناد ظهيرالدوله. زير نظر ايرج افشار. تهران: زرين. ١٣٥١. عارف قزوینی، میرزا ابوالقاسم. دیوان عارف قزوینی. به کوشش مهدی نورمحمدی. تهران: انتشارات سنايي. ١٣٨١.

جریان شناسی و تحلیل تحولات موسیقی ایران در دوره قاجار

| عضدالدوله، سلطان احمدمیرزا. تاریخ عضدی. با توضیحات و اضافاتِ دکتر عبدالحسین نوایی. تهران:                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بابک. ۲۵۳۵.                                                                                                                                            |
| عینالسلطنه، قهرمان میرزا سالور. روزنامه خاطرات عینالسلطنه در ۱۰ جلد. مصححان مسعود                                                                      |
| سالور و ایرج افشار. انتشارات اساطیر. تهران. ۱۳۷۴.                                                                                                      |
| فاطمی، ساسان. جایگاه موسیقیدانان درباری در دورهٔ قاجار. فصلنامه موسیقی ماهور. سال                                                                      |
| سیزدهم. شماره ۵۰. تهران. ۱۳۸۹.                                                                                                                         |
| فاطمی، ساسان. سیر نفوذ موسیقی غربی به ایران در عصر قاجار. فصلنامه هنرهای زیبا-هنرهای                                                                   |
| نمایشی و موسیقی. دوره ۱۹. شماره ۲. تهران. ۱۳۹۳.                                                                                                        |
| کنییر، مایکل. صفحههای فارسی شرکت گرامافون ۱۸۹۹ تا ۱۹۳۴. مترجم محسن محمدی.                                                                              |
| تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. ۱۳۸۶.                                                                                                                |
| کوهستانینژاد، مسعود. موسیقی در عصر مشروطیت. پژوهشی در هنر عصر مشروطیت (کتاب دوم).                                                                      |
| تهران: نشر مهرنامگ. ۱۳۸۴.                                                                                                                              |
| کیانی، مجید. دستگاه شور. ردیف میرزا عبدالله (بر اساس روایت نورعلی برومند). تهران: نشر نی.                                                              |
| .१٣۶٩                                                                                                                                                  |
| كياني، مجيد. هفت دستگاه موسيقي ايران. تهران. ١٣٧١.                                                                                                     |
| مجدالسلام کرمانی، احمد (بیتا). سفرنامه کلات (در دو جلد). مصحح محمد خلیل پور. اصفهان:                                                                   |
| ناشر دانشگاه اصفهان. ۱۳۴۷.                                                                                                                             |
| مشحون، حسن. تاريخ موسيقي ايران. دو جلد. تهران: فاخته-سيمرغ. ١٣٧٣.                                                                                      |
| معیرالممالک، دوستعلیخان. یادداشتهایی از زندگی خصوصی ناصرالدین شاه. تهران:                                                                              |
| كتاب فروشي على اكبر علمي. ١٣٥١.                                                                                                                        |
| ملاح، حسینعلی. شرح زندگی غلامحسین درویش. تهران: انتشارات فرهنگ و هنر. ۱۳۶۹.                                                                            |
| میثمی، سیدحسین. شکل گیری کنسرت دردوران قاجار. نامه هنرهای نمایشی و موسیقی. شماره<br>۱۳۹۰ - ۲۰۰۰ - ۱۳۹۴                                                 |
| ۱۰. تهران. ۱۳۹۴.<br>زیری در میدود کان تربیب قریدان قنیب در در مقاط مالیا معلوم قنیب مدین                                                               |
| نورمحمدی، مهدی. سرگذشت موسیقی دانان قزوین در دوره قاجار و اوایل پهلوی. قزوین: حدیث<br>امروز. ۱۳۸۶.                                                     |
| واصفی هروی، زینالدین محمود (۱۳۴۹و ۱۳۵۰). بدایعالوقایع. جلد ۱و ۲. تهران: انتشارات بنیاد                                                                 |
| واطفتی هروی، رین، مکاین محمود (۲۲۲۲ و ۲۳۳۵). بنایجانوچین جنگ او ۲۰ نهران. انتشارات بنیاد<br>فرهنگ ایران.                                               |
| عرمت ایران.<br>هدایت طبرستانی، مهدیقلی مخبرالسلطنه. خاطرات و خطرات. تهران: زوار. ۱۳۴۴.                                                                 |
| هدایت طبرستانی، مهدی قلی مخبر السلطنه. حاطرات و خطرات. تهران: زوار. ۱۳۷۲.<br>هدایت طبرستانی، مهدی قلی مخبر السلطنه. خاطرات و خطرات. تهران: زوار. ۱۳۷۵. |
| یاوری، حسین و دیگران. آشنایی با تاریخ فرهنگ ایران. تهران: انتشارات توتیا. ۱۳۹۰.                                                                        |
|                                                                                                                                                        |