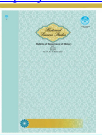
Print ISSN: 2251-9254
Online ISSN:2676-3370 https://jhss.ut.ac.ir/



# Journal of Historical Sciences Studies (JHSS)



**Research Paper** 

10.22059/jhss.2023.350331.473602

# Sufis' Sect and Estate in Iran and India In the 9-7 AH (Cheshtiyyeh, Kobraviyyeh, Kazeruniyyeh and Sohravardiyyeh)

# Masoumeh Hadi<sup>1</sup>, Mohsen Rahmati<sup>\*, 2</sup>, Jahanbakhsh Savaqeb<sup>3</sup>. Mojtaba Gravand<sup>4</sup>

- 1. Ph.D in History of Iran after Islam, Lorestan University, Lorestan, Iran. E-Mail: hadi.ma@fh.lu.ac.ir
- 2. Corresponding Author, Professor, Department of History, Faculty of Literature and Humanities, Lorestan University, Lorestan, Iran. E-mail: <a href="mailto:rahmati.mo@lu.ac.ir">rahmati.mo@lu.ac.ir</a>
- 3. Professor of History, University of Lorestan. Lorestan, Iran. E-Mail: jahan\_savagheb@yahoo.com
- 4. Assistant Professor of History, University of Lorestan, Lorestan, Iran. E-Mail: garavand.m@lu.ac.ir

#### **Article Info.**

**Received:** 2022/10/23

Acceped: 2023/01/16

### **Keywords:**

India, Iran, Khanqah, landholding, Sufism

#### **Abstract**

There were many Sufi orders in a wide area of India and Iran in the 7th-9th centuries. Sufis, who were known as a symbol of asceticism and worldliness, were engaged in austerity and self-cultivation by withdrawing from the world and settling in a Khangah "monastery". Providing for the living expenses of the Khangah residents was the responsibility of the murshid, which was realized in different ways, one of which was estate and land ownership. Since most of these estates were given to the monastery by the sultans, and because working on the land was somehow considered an obstacle to austerity, accepting or rejecting these grants as well as land ownership became an issue for the Sufis, who had different sects, attitudes and practices. They expressed different opinions about this. . By descriptive and analytical method, this Study, seeks to answer the question that the attitude of the Sufis of the mentioned tarigas in India and Iran in the 7th-9th centuries AD. How was it related to land ownership and the income from it? This study is based on the hypothesis that there was no necessary harmony between the theoretical teachings and the practical behavior of the *sheikh*s of the *Tariqas* in the 7th and 9th centuries of Hijri in Iran and India; As the *sheikh*s of the three of studied tarigas(i.e, Cheshtiyyeh, Kobraviyyeh and Sohravardiyyeh), by deviating from the theoretical teachings based on recommending the disciples to religious practices and asceticism, in order to finance the expenses of their Khangahs, they tended to land ownership, but the performance of the sheikhs of Kazeruniyyeh was different from the other three sects.

**How To Cite:** Hadi M, Rahmati, M, Jahanbakhsh S. Gravand M(2022). Sufis' sect and estate in Iran and India in the 9-7 AH (Cheshtiyyeh, Kobraviyyeh, Kazeruniyyeh and Sohravardiyyeh), Journal of Historical Siences Studies.

Publisher: University of Tehran Press.







سال ۱۴، شماره ۴، زمستان ۱۴۰۱. شماره پیایی ۳۲

قالهٔ علمی-پژوهشی

# بررسی نگرش صوفیان ایران و هند به زمین و زمینداری به عنوان یکی از منابع درآمد خانقاه در سدههای ۷-۹ (مطالعه موردی: طریقتهای چشتیه، کبرویه، کازرونیه و سهروردیه)

معصومه هادی٬ ، محسن رحمتی٬۰۰۰، جهانبخش ثواقب٬ ، مجتبی گراوند٬

- ۱. دانشجوی دکتری تاریخ ایران بعد از اسلام، دانشگاه لرستان، لرستان، ایران. رایانامه: Hadi.ma@fh.lu.ac.ir
  - ۲. (نویسنده مسئول) استاد گروه تاریخ، دانشگاه لرستان، لرستان، ایران. رایانامه: <u>rahmati.mo@lu.ac.ir</u>
    - ۳. استاد گروه تاریخ، دانشگاه لرستان، لرستان، ایران. رایانامه: <u>jahan\_savagheb@yahoo.com</u>
      - ۴. استادیار گروه تاریخ، دانشگاه لرستان، لرستان، ایران. رایانامه: <u>garavand.m@lu.ac.ir</u>

#### اطلاعات مقاله

تاریخ دریافت: ۱۴۰۱/۰۸/۰۱

تاریخ پذیرش: ۲۶/ ۱۴۰۱/۱۰

واژههای کلیدی:

ایران، تصوف، خانقاه، زمینداری، هند.

# چکیده

در گسترهٔ وسیعی از هند و ایران در قرون Y-Pق طریقتهای صوفیانهٔ متعددی حضور داشتند. صوفیان که به عنوان نمادی از زهدگرایی و دنیاگریزی شناخته می شدند با کناره گیری از دنیا و استقرار در خانقاه، به ریاضت و تز کیه نفس اشتغال داشتند. تأمین هزینه های معیشتی ساکنان خانقاه بر عهده مرشد بود که با طرق مختلف محقق می گشت که یکی از آنها زمین داری بود. از آنجا که اکثر این زمینها از سوی سلاطین به خانقاه واگذار می شد و هم اینکه کار بر روی زمین، به نحوی مانع ریاضت محسوب می شد، پذیرش یا ردّ این بخشش ها و همچنین زمین داری به عنوان یک مسأله برای صوفیان درآمد که طریقتهای مختلف، نگرش و شیوههای متفاوتی را در اینباره ابراز داشتند. پژوهش حاضر با شیوه توصیفی تحلیلی، در پی پاسخ به این پرسش است که نگرش صوفیان طریقتهای نامبرده در هند و ایران در قرون Y-Pق. به زمین داری و عواید حاصل از آن به چه صورت بود؟ اساس این پژوهش براین فرض استواراست که در قرون Y تا Y هجری ایران و هند، بین تعالیم نظری و سیرت عملی مرشدان طریقت، فرض استواراست که در قرون Y تا Y هجری ایران و هند، بین تعالیم نظری و سیرت عملی مرشدان طریقت، با عدول از تعالیم نظری مبتنی بر توصیه مریدان به تشرّع و زهدگرایی، برای تأمین هزینههای خانقاههای خود، به لحاظ عملی، به زمین داری گرایش پیدا کردند ولی عملکرد مشایخ کازرونیه با سه فرقه دیگر تفاوت داشت.

استناد به این مقاله: هادی، معصومه، رحمتی، محسن، ثواقب، جهانبخش، گراوند، مجتبی (۱۴۰۱). بررسی نگرش صوفیان ایران و هند به زمین و زمین داری به عنوان یکی از منابع دراَمد خانقاه در سده های ۷-۹. نشریه پژوهشهای علوم تاریخی.

ناشر: مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران.

تصوف به عنوان پدیدهای مذهبی- اجتماعی در سراسر جامعه اسلامی گسترش یافت. در فرهنگ اسلامی، صوفیان نمادی از زهدگرایی بودند که از توجّه به این جهان و زندگی مادی چشم پوشیده، آن را مانع رستگاری میدانستند. بر اساس روایات موجود، معمولاً صوفیان یا در بیابانها سرگردان بودند یا در گورستانها و خرابههای شهری به سر میبردند و گاهگاه، به میان خلق آمده، به موعظه، انذار و نهی از منکر میپرداختند. در جامعهٔ اسلامی زاهد/صوفی، شخصیتی بود که با بریدن از جهان مادی، سرگرم عبادت و راز و نیازهای شبانه بودهاست. چنین سیمایی که حول صوفیان به وجود آمده امکان تأمل در باب جنبههای حیات اقتصادی آنها را سالبه بهانتفاء موضوع میداند، اما غور در رفتارهای صوفیان از قرن سوم تا نهم قمری چنین نگرشی را از حیز انتفاع ساقط میسازد.

شواهدی از تجملهای افراطی، برنامههای پر هزینه، سفرههای متلوّن و انبارهای غلّه صوفیان در دست است که در تحقیقات جدید کمتر به آنها توجه شده است. بالطبع، صوفیان به معنای ساکنان و میهمانان خانقاهها، نیازهای مادی – معیشتی داشتند که رفع آنها برعهده شیخ یا مرشد خانقاه بود. برخی محققان، نشان دادهاند که در قرون نخستین اسلامی، مشایخ و صوفیان از طرق مختلف همچون کسب و کار، دریوزگی، وام ستاندن، بهرهمندی از اوقاف، زنبیلگردانی و برخورداری از کمکهای مردمی یا حکومتی که در ادبیات تصوف از آنها با عناوین مختلف همچون «فتوح»، «هدایا» و «نذورات» یاد شده، هزینههای مربوط به خود، پیروان و خانقاه را تأمین می کردهاند (نک: صیامیان گرجی و همکاران، ۱۳۹۶: ۱۶۵–۱۲۸؛ طباطبایی و حاجی شعبانیان، ۱۳۹۸: ۱۵۰–۱۶۵).

از قرن پنجم به بعد، روشهای دیگری هم برای تأمین هزینه خانقاهها ایجاد شد که یکی از آنها، زمین، کشاورزی و عواید حاصل از آن است. تغییر نگرش صوفیان به زمینداری و پیوند آنها با زمین به بعد به بعد به بعد به بعد به بعد به اسکال مختلف بروز یافت. در گسترهٔ وسیعی از هند و ایران در قرون Y-Pق. طریقتهای صوفیانهٔ چشتیه، کبرویه، سهروردیه و کازرونیه در کنار دیگر طریقتها و جریانهای صوفی حضور داشتند و از طرق مختلفی در صدد رفع حوایج اقتصادی خود بودند که یکی از این طرق، زمینداری بود. در این پژوهش کوشش می شود که تا حد امکان، پاسخ روشنی به پرسشهای ذیل ارائه شود که نگرش صوفیان طریقتهای نامبرده در هند و ایران در قرون Y-Pق. به زمینداری و عواید حاصل از آن به چه صورت بود؟ چه نسبتی میان نگرش صوفیان به زمینداری از لحاظ نظری و عملی وجود داشتهاست؟

دادههای مرتبط با رفتارشناسی صوفیان، به صورت نامتوازنی ارایه شدهاند؛ چنان که در باب برخی از طریقتها نظیر چشتیه مطالب فراوان و در باب کازرونیه دادههای اندکی در دست است. دادههای موجود در باب زمین داری صوفیان را می توان به دو دسته تقسیم کرد؛ یک دسته که بیشترین حجم را

دارد، در باب تعامل صوفیان و نحوهٔ برخورد آنها با زمینهایی است که در اختیار آنها قرار داده شده بود و دستهٔ دیگر در باب اهمیت، کارکرد و درآمد زمینها است. در منابع موجود، مکان این زمینها و روستاها بهدقّت مشخص نشده است. همچنین، تفاوتهای روستاها با یکدیگر نیز مدّنظر قرار نگرفته و از میزان درآمد احتمالی خانقاه از این روستاها، چیزی گفته نشدهاست. ازاینرو نمی توان به صورت آماری به شرح و بسط این موضوع پرداخت ولی با توجه به شناختی که از آن مقطع از تاریخ و تصوف هند و ایران در دست است، فقط می توان جمعبندی ای کیفی از ماوقع بهدست داد. علاوه بر این، گزارشی در باب نحوه تأمین هزینه خانقاه از طریق مصرف مستقیم محصول مزرعه یا فروش آن در دست نیست. همچنین در منابع صوفیانه، مسئولیت رسیدگی به امور زمین، شیوهٔ ادارهٔ زمینها، چگونگی کشت، داشت و برداشت آنها، انتقال محصول به مکانهای تعبیه شده، فروش یا مبادلهٔ محصول و بسیاری از دیگر امور مرتبط با این قضیه، مغفول مانده است؛ چنان که حتی معلوم نیست که آیا خانقاه مرکزی مسئول رسیدگی به امور زمینها بوده یا زمینهای هر ناحیه با خانقاه محلی در پیوند بودهاست. علاوه بر این، از آنجا که در دوره زمانی مورد بحث، مهمترین منبع بخشش یا اعطای مالکیت زمین به صوفیان، حکمرانان یا نهاد قدرت بوده است، نگرش به زمینداری در نزد صوفیان چنان با نگرش آنها نسبت به روابط با نهاد قدرت در هم تنیده است که جدا ساختن آن دو از یکدیگر دشوار و در برخی موارد حتی غیرممکن است.

تاکنون تحقیقات متعددی درباره خانقاه، تصوف، صوفیان، تعالیم و آموزهها، شخصیتها و بزرگان هر فرقه، روابط فرهنگی و فکری میان این فرق و روابط آنها با امرا و سلاطین در سراسر جهان اسلام، به ویژه ایران و شبهقاره هند صورت گرفته که هر کدام از آنها به نحوی پیشینه این پژوهش به شمار می آیند ولی فقط در تعداد اندکی از این تحقیقات، به مسایل اقتصادی صوفیان عطف توجه شده است که مستقیما با موضوع مقاله حاضر مرتبط هستند:

کاوتس (۱۳۹۲) ضمن بررسی جایگاه طریقت کازرونیه در مناسبات فرهنگی و اقتصادی ایران با سرزمینهای واقع در پیرامون اقیانوس هند، کارکرد اقتصادی – فرهنگی آن را تبیین کرده است. خیراندیش و رحیمی جابری (۱۳۹۸) به اختصار درباره نقش رویکرد اقتصادی و تجاری طریقت کازرونیه در گسترش تعالیم آن طریقت سخن گفتهاند. صیامیانگرجی و همکاران (۱۳۹۵) شیوههای تأمین هزینه و کسب درآمد در خانقاه قبل از قرن هفتم را بر شمرده ولی درباره زمینداری و نقش آن در تأمین هزینه صوفیان (جز اشاره مختصر به خانقاه ابوالحسن خرقانی و بعدها شیخ زاهد گیلانی) ساکت است. طباطبایی و حاجیشعبانیان (۱۳۹۸) نیز به رغم پژوهش در شیوههای امرار معاش صوفیان قبل از قرن ششم، درباره زمینداری و نقش آن در تأمین مایحتاج صوفیان ساکتاند. مظاهری (۱۳۹۴) در تبیین آموزههای عرفانی عارفان و صوفیان مسلمان، فقط چند سطر را به اهمیت زمین و آباد کردن آن

در نزد صوفیه اختصاص داده است ولی به جزئیات آن نمیپردازد. طاهری (۱۳۹۴) در بررسی جریان تصوف در شبهقاره و معرفی فرقه چشتیه، مطالب بسیار مختصری را درباره زمین و زمینداری در نزد این فرقه آورده است. همچنین معصومی و شیرازی (۱۳۹۲) مناسبات میان سلاطین دهلی با پیشوایان دو فرقه چشتیه و سهروردیه را مورد بررسی قرار دادهاند که با توجه به پیوند عمیق بینِ نگرش صوفیان به زمینداری با بخششهای سلاطین و امراء به مشایخ صوفیه، می تواند به عنوان پیشینه مناسبی برای این پژوهش در نظر گرفته شود. هر چند، استغراق مؤلفان در تشریح همه جانبه مناسبات فیمابین شیوخ صوفیه با سلاطین، از تمرکز آنها بر بحث زمینداری صوفیان مانع شده است. بنابراین، چنانکه معلوم شد تا کنون نگرش صوفیان به زمینداری در راستای تأمین هزینههای خانقاه به تفصیل مورد بررسی قرار نگرفته است. در ادامه به ترتیب نگرش هریک از فرق مورد مطالعه در این باره، به تفکیک و به ترتیب تشریح و بررسی خواهد شد.

# تصوف و فرق آن

تصوف به عنوان یکی جریان قدرتمند اجتماعی – فرهنگی در جامعه اسلامی بود که از اواسط قرن دوم به بعد، دچار افتراق و دستهبندی شد؛ چنانکه به رغم اشتراک در مقصود نهایی، شیوخ متصوفه، به لحاظ عملی، هر کدام مسیری متفاوت را برای رسیدن به کمال برگزیدند. لذا فرق صوفیانه متعدد به وجود آمدند که هر کدام با یک عنوان خاص و با نام مرشد اعظم آن شناخته می شوند. با توجه به نقش عظیم صوفیان در گسترش اسلام در استپ اوراسیا، هند، چین و جنوب شرق آسیا، و در عین حال، حفظ ارتباط خود با سرزمین مادری، یعنی ایران و بین النهرین، عملاً از قرن هفتم به بعد، تصوف به عنوان جریان غالب در جوامع اسلامی در آمد که عامل مهمی در پیوند و تبادل فرهنگی میان جوامع اسلامی به ویژه ایران و هند بودند. به رغم فزونی این فرق و گستردگی نقش آنها در تحولات فرهنگی و اجتماعی ایران و شبه قاره هند، در این مقال، به لحاظ محدودیتهای پژوهش، فقط به معرفی چهار طریقت مورد مطالعه و تبیین رویکرد اقتصادی آنها نسبت به زمین و کشاورزی پرداخته خواهد شد.

# ۱. نگاهی اجمالی به طریقتهای چشتیه، کبرویه، کازرونیه و سهروردیه

یکی از جریانهای صوفیانه مهم و مؤثر در تاریخ ایران و شبهقاره هند، طریقت حنفی مذهبِ چِشتیه است. این طریقت که نام خود را از منطقه چِشت، از توابع هرات (اسفزاری، ۱۳۳۸: ج۱: ۱۰۴)، وام گرفته، در اواخر قرن سوم توسط ابواسحاق شامی موسوم به «خواجه چِشت» بنیان گذاشته شد و توسط جانشینان وی تداوم یافت (چشتی، ۱۳۸۶: ۵۷–۵۸، ۶۱–۶۲، ۷۱). اگر چه نخستین فرد از صوفیان این فرقه، خواجه ابو محمد بن ابی احمد چشتی بود که همراه با محمود غزنوی (حک:۳۸۷–۴۲۱ق)، برای ترویج اسلام به شبهقاره رفت (جامی،۱۳۹۰: ۳۲۴)، ولی رواج و رونق این طریقت در شبهقاره، مربوط

به دو قرن بعد و مرهون تلاشهای خواجه معینالدین چشتی (۵۳۷–۳۳۶ق) است که در سال ۵۹۱ق به اجمیر هند رفت (علوی میرخورد، ۱۸۸۵: ۴۷، ۲۵).

طریقت کبرویه نیز یکی دیگر از فرق بزرگ متصوفه در ایران و هند در دوره مورد بررسی است که به نجمالدین کبری، طریقت وی از مسیر تعداد زیادی از شاگردانش امتداد پیدا کرد. از بزرگان این طریقت، سعدالدین حمویه و پسرش صدرالدین ابراهیم، واسطه اسلام ایلخانان شدند (همدانی، ۱۹۴۰: 9-10). در نتیجه، این طریقت در دوران مسلمانی ایلخانان در ایران نیز اهمیت فراوان داشت. یکی دیگر از معروفترین مشایخ طریقت، سیفالدین باخرزی(30-10) است که در خانقاه خود در ماوراءالنهر و بخارا، واسطه مسلمان شدن خان الوس جوچی برکای خان(حک: 300-10) گشت (ابنخلدون، 300-10). خلیفه و شاگرد سیفالدین، بدرالدین سمرقندی (د.300-10) نخستین فرد از این طریقت است که با استقرار در دهلی و تبلیغ عقاید خود، این فرقه را به هند منتقل ساخت و با توجه به گرایش خواجه رکنالدین فردوسی به تبلیغ عقاید خود، این فرقه با نام فردوسیه مشهور شدند (مناقبالاصفیا، 300-10). بعدها، شعبهای دیگر از این طریقت با نام همدانیه منسوب به میر سید علی همدانی (300-10) در کشمیر و بخشان توسعه یافت (زرین کوب، 300-10).

طریقت سهروردیه که به شیخ ابوحفص سهروردی (ح $^{88}$ - $^{88}$ ) و یا عموی وی ابو نجیب سهروردی ( $^{89}$ - $^{89}$ - $^{80}$ ) منتسب است، در قرن ششم در بغداد بنیان گذاشته شد ولی به سرعت در نواحی غربی، مرکزی و جنوبی ایران گسترش یافت. ورود این طریقت به شبهقاره هند مدیون تلاشهای بهاءالدین زکریا مولتانی ( $^{88}$ یا  $^{89}$ یا است که توانست والی مولتان، ناصرالدین قباجه (حک:  $^{89}$ - $^{89}$ ) را مرید خود سازد (محدث دهلوی،  $^{89}$ :  $^{89}$ - $^{89}$ ) از آن پس بر دایره هواداران و پیروان این طریقت در شبهقاره افزوده شد (جمالی دهلوی،  $^{89}$ ). از آن به شریعت، ویژگی کلّی این طریقت باعث تمایز آنها با سایر فرق صوفی می شد: یکی، تقید آنها به شریعت، زهدگرایی و عمل به فرایض دینی و همچنین پرهیز از سماع صوفیانه (سهروردی،  $^{89}$ ):  $^{99}$ :  $^{99}$  و دیگر توجه به سیر و سیاحت و همچنین علاقه آنها به برقراری روابط با سلاطین و حکمرانان که گردآوری ثروت را در خانقاههای این طریقت در پی داشت.

طریقت کازرونیه که با نامهای مرشدیه و اسحاقیه نیز معروف است، در نیمه دوم سده چهارم هجری با مجاهدت ابواسحاق کازرونی(۳۵۲–۴۲۶ق) در ایالت فارس شکل گرفت ولی به تدریج دردیگر نواحی نیز گسترش یافت کرد؛ چنانکه از مغرب تا بینالنهرین، آناتولی و شامات و از مشرق در سرزمینهای ساحلی اقیانوس هند تا مالاکا، اندونزی و چین تسرّی پیدا کرد (ابن بطوطه، ۱۴۱۸: ۲۱۷–۸۲۱ توراندیش و ۴۵۸-۴۵۲ کرد (ابن بطوطه، ۱۳۹۴؛ خیراندیش و

رحیمیجابری، ۱۳۹۸: ۱۳۹۰–۲۴۷)، ولی هسته مرکزی طریقت کازرونیه، به عنوان یکی از مهمترین طریقتهای صوفیانه ایران و جهان اسلام، در ایالت فارس تداوم یافت. نفوذ این فرقه در شبهقاره مرهون مساعی شیخ صفیالدین برادرزاده ابواسحاق کازرونی است (دهلوی، ۱۳۷۷: 77-98 رضوی، ۱۳۸۰: ۱۳۸۰). اگر چه در آغاز قرن دهم، شاه اسماعیل صفوی (حک: 9.00-9.00) با تخریب بناها و کشتار بزرگان این طریقت، به کار آن پایان داد (جهانگشای خاقان، 9.001 (۱۸۸ : ۱۳۶۸)، اما مورخان دربار گورکانی در قرن یازدهم هجری، همچنان نام این طریقت را در میان گروههای بزرگ صوفیه در شبهقاره ثبت کردهاند (علامی، 9.001 (۱۸۸ : 9.001).

# ۲. طریقت چشتیه و زمینداری

طریقت شریعت محورِ چشتیه، قبل از قرن هفتم همچون سایر فرق تصوف، هزینه ها و مایحتاج خود را عمدتاً از طریق دریوزگی، «فتوح» (=هدایا) مردمی و دیگر طرقِ معمول در آن دوره تأمین می کردند (نک: صیامیان گرجی و همکاران، ۱۳۹۶: ۶۱-۴۷؛ طباطبایی و حاجی شعبانیان، ۱۳۹۸: ۱۵۰–۱۶۵)، اما از قرن هفتم به بعد، نیاز به کسب مشروعیت و مقبولیت اجتماعی، حکمرانان را به نزدیکی با صوفیان و خانقاه ها سوق داد (نک: معصومی و شیرازی، ۱۳۹۲: ۱۲۱ و بعد). این سلاطین که عمدتاً مالکیت بخش های وسیعی از اراضی کشاورزی را در اختیار داشتند، «فتوح» خود به خانقاه را در قالب زمین تقدیم می کردند. گسترش این روند بعد از قرن هفتم، به تدریج، زمین داری را به عنوان یکی از مهمترین روش های تأمین هزینه های خانقاه مبدّل ساخت. به نظر می رسد قبل از این زمان، هنوز استفاده از زمین طریقت یا عدم دریافت آن از سلاطین به مسئله ای برای صوفیان چشتی تبدیل نشده بود که شیوخ طریقت در باب آن موضع گیری مشخصی ارائه کنند. لذا در این طریقت، شیوه یکسانی در رابطه با پذیرش زمین از سوی سلاطین، مراعات نمی شده است. گزارش های موجود نوعی دوگانگی در برخورد مشایخ چشتیه با این زمین های اهدایی را نشان می دهد؛ چنانکه گاهی چنین عطایایی از طرف سلاطین هندی (و نه ایرانی) را دریافت کرده اند و گاهی آن را نپذیرفته اند. تعمّق بیشتر در متون نشان می دهد که این دوگانگی در برخوردها از یکسو متأثر از روابط فیمابین خانقاه با سلاطین و از سوی دیگر مربوط به دوره های زمانی متفاوت است.

معین الدین چشتی (۵۳۷–۶۳۲ق)، از بزرگان این طریقت، زمینهای زیادی در اختیار داشت. داستان اختلاف وی با مأموران خراج بر سر میزان خراج زمین تحت تملّکش در اجمیر، مشهور است (حسینی، ۱۳۵۶: ۲۰۸–۲۰۷). هرچند، برخی این داستان را ساختگی و برای برجسته کردن نقش معین الدین می دانند (رضوی، ۱۳۸۰: ۱۵۲)، اما به نظر نمی رسد که در تملّک وی بر زمینهای گسترده خدشه ای وارد شود. شیخ فخرالدین غزنوی فرزند خواجه معین الدین نیز برای تأمین معاش خود به زراعت مشغول بود (محدث دهلوی، ۱۳۸۰: ۹۶). اگر چه شواهد موجود حاکی از اهمیّت توجه به زمین و بهره بردن بود (محدث دهلوی، ۱۳۸۰: ۹۶).

از آن در میان خاندان معین الدین است (جمالی دهلوی، ۱۳۱۱: ج۱: ۵)، ولی جانشین معین الدین، قطب الدین بختیار کاکی (د.۳۴۰ق) از پذیرش قطعه زمین اهدایی حاکم ناگور امتناع ورزید (رضوی، ۱۳۸۰: ۱۵۶–۱۵۴). هرچند، در آثار موجود، به نظرات و نوع نگاه وی در این زمینه، هیچ اشارهای نشده است.

در باب موضع گیری شیوخ چشتیه دهلی نسبت به زمین آمده است که در دورهٔ بابافرید گنج شکر (د. ۴۶۴-۶۵ق)، سلطان غیاث الدین بلبن (حک: ۴۶۴–۶۵۶ق)، چهار قریه را به عنوان هدیه به وی ارزانی داشت، اما بابافرید نپذیرفت (علوی میرخورد، ۱۸۸۵: ۸۱؛ جمالی دهلوی، ۱۳۱۱: ج (: ۲۵). اگرچه بابافرید از لحاظ نظری تأکید کرده که صوفی نباید متکی به زمین اعطایی از طرف سلاطین باشد، اما حضور وی در محکمه محلّی به واسطه اختلاف بر سرمالکیت زمین (چشتی، ۱۳۸۶: ۱۷۳–۱۷۴)، آشکار می کند که به احتمال، وی این نوع از زمینها را دریافت کرده است ولی منابع صوفیانه برای حفظ حرمت وی از ذکر آن خودداری ورزیده اند. هر چند، احتمال دارد که وی این زمینها را خریداری کرده باشد، سپس با مشکل مالکیت مواجه شده بود، ولی منابع در مورد مقدار و نحوه تهیه ثروتی که با آن زمین خریده است، اشاره ای ندارند. به هر صورت، خاندان بابا فرید بی ارتباط با زمین داری نبوده اند. بنابراین، در این اظهارنظر که بابافرید اجازهٔ انبار کردن یک حبه غله را نمی داده (Rasool, 2009: 130) باید با احتیاط نگریست.

پس از بابافرید، شیوخ چشتیه دهلی نیز همان روند را ادامه دادند؛ چنان که سلطان علاءالدین خلجی (حک: ۶۹۵–۲۷۶ق) برای یکی از خلفای بابافرید به نام نظام الدین اولیاء (د.۲۲۹ق)، حکم چند روستا را فرستاد که نظام الدین از قبول آن امتناع ورزید (میرخورد، ۱۸۸۵: ۱۸۲۱–۱۱۵) ولی بخشش همان سلطان، به قاضی محیی الدین از یاران نظام الدین اولیاء مورد پذیرش قاضی قرار گرفت (میرخورد، ۱۸۸۵: ۲۹۴–۲۹۴؛ محدث دهلوی، ۱۳۸۰: ۸۴؛ عباسی علوی چشتی، بی تا: ج۱: ۳۶۵–۳۶۶؛ خویشگی، بی تا: ج۱: ۳۶۵–۳۶۶؛ خویشگی، بی تا: ۲۱۰–۱۲۸۸). در گزارش های موجود، این عمل محیی الدین تقبیح نشده است. همچنین خبری از موضع گیری نظام الدین اولیاء نسبت به این امر در دست نیست. در موردی دیگر محمد بن تغلق (حک: ۲۵۷–۲۷۵ق)، روستایی به قطب الدین منور از یاران نظام الدین اولیاء اعطا کرد، اما وی از قبول آن سر باز زد (رضوی، ۱۹۸۰: ۲۱۴–۲۱۵). در موردی دیگر چندین دیه و سیورغال به سید حسین نهرواله، خلیفهٔ نظام الدین اولیاء، اعطا شده است (غوثی شطاری، ۱۹۴۴: ۱۳۸). در جایی دیگر محمد بن تغلق، به خلاهر برای دلجویی از میر سید علاء الدین کنتوری چشتی —که یکی از پسران وی به دستور سلطان خشتی، بی تا: ج۲: ۲۰۱). درباره سرنوشت این نوع از زمین ها پس از درگذشت فردی که آنها را از چشتی، بی تا: ج۲: ۲۰۱). درباره سرنوشت این نوع از زمین ها پس از درگذشت فردی که آنها را از سلطان دریافت می کرد، خبری در دست نیست.

شیوخ طریقت چشتیه در بنگال نیز این دوگانگی در باب پذیرش اراضی اهدایی را ادامه دادند. سید محمد گیسو دراز (۷۲۱–۸۲۵ق)، در زمان فیروز شاه بهمنی (حک: ۸۲۵–۸۳۹ق) به دکن اَمده و در آنجا مستقر شد. فیروز شاه دیهها و باغاتی وقف خانقاه گیسودراز کرد و او در مابقی دوران حیاتش از أنها بهره برد (بنطباطبا، ۱۹۳۶: ۴۳–۵۶؛ غوثی شطاری، ۱۹۴۴: ۱۶۴؛ چشتی بلگرامی، ۱۳۱۰: ۲۴). شیخ اخی سراج (۶۵۶–۷۵۹ق) دو باغ داشت که درآمد آنها هشت هزار تنکه نقره بود و بخششهای بی اندازه می کرد (صاحب مرادآبادی، بی تا: ۵۳۱). دو باغ از آن وی را که حاصل آن هشت هزار تنکه بود، کسی گرفت و جانشین وی، شیخ علاءالحق و الدین بن اسعد لاهوری بنگالی (د.۸۰۰ق) به روی خود نیاورد (محدث دهلوی، ۱۳۸۰: ۲۸۷–۲۸۸). این امر حاکی از آن است که وی زمین های بسیاری تحت تملّک داشتهاست. علاوه بر این، برخی از بزرگان چشتیه در زمینهٔ کشاورزی و باغداری فعال بودهاند؛ مير سيد شرفالدين جهانگير سمناني (د.٨٠٨ق)، جانشين علاءالحق بن اسعد بنگالي، در اواخر عمر باغداری می کرد (عباسی علوی چشتی، بی تا: ج۲: ۱۶۶)، در سال های پایانی سدهٔ نهم خواجه عبدالکریم بن خواجه عبدالقدوس اولیاء چندین قطعه زمین و روستا از دیوان اسکندر بنبهلول لودی (حک: ۸۹۴ تا ۹۲۳ق) دریافت کرد (چشتی، ۱۳۸۶: ۲۲۲) و شیخ بهاءالدین گنجروان پسر و جانشین فخرالدین ثانی از زمینهایی بهره برد که از عقبنشینی بستر رودخانه بهدست آمده بود (غوثی شطاری، ۱۹۴۴: ۲۲۷). همچنین، شیخ احمد عبدالحق (د.۸۳۷ق)، اگرچه فرمان اعطای یک دیه برای خرج خانقاه را که دامادش از مُقطع رودلی دریافت کرده بود، پاره کرد، ولی باری دیگر بخشش هفتصد قطعه زمین را از همان مُقطع پذیرفت (گنکوهی، ۱۲۹۵: ۲۲-۲۳، ۳۷-۳۹) و اعطای چندین روستا از سلطان ابراهیم شرقی [شوقی؟] یادشاه جونیور را رد نکرد (عباسیعلویچشتی، بیتا: ج۱: ۲۰۵). اختلاف میان یکی از خلفای اخی سراج با حاکم محلی (محدث دهلوی، ۱۳۸۰: ۲۹۱-۲۹۲) نیز حاکی از گسترهٔ وسیع زمینهایی است که وی در اختیار داشتهاست. براین اساس، میتوان مدعی شد که در قرن نهم هجری، میزان زمینهای دریافتی چشتیان از سلاطین، افزایش چشمگیری یافتهاست.

در باب واکنش صوفیان طریقت چشتیه در ایران در قرون هفتم و هشتم نسبت به این نوع از عطایای سلطانی، گزارشی در دست نیست، اما بر اساس گزارشهای مبنی بر پیوند آنها با دربار تیموری (هروی، بی تا: ۱۵۸؛ سمرقندی، ۱۳۸۳: ج۲: ۱۳۲–۱۳۴)، به نظر می رسد در قرن نهم تحت تأثیر دربار تیموری قرار گرفته باشند. آنها، عموماً موقوفاتی در کنار مزار بزرگان طریقت، دریافت کردهاند که زمین قسمت مهمی از آن را تشکیل می داده است (واعظ، ۱۳۵۱: ۱۲۳–۱۲۷؛ خواندمیر، ۱۳۸۰: ج۴: ۳۱۴). به نظر می رسد بیشترین مناسبات شاهان تیموری با طریقه چشتیه مختص به خانقاه هرات بوده است (هروی، ۱۳۸۱: ۱۷۴).

همانطور که شواهد نشان میدهد در طول قرن هفتم تا نهم یکی از راههای تأمین هزینههای خانقاههای چشتیه، زمین و زمینداری بودهاست که افزایشی بودن روند و میزان اتکای صوفیان چشتیه به آن، خود مؤید تغییر تدریجی در نگرش آنها به این قضیه است. هر چند، درباره مساحت و نوع کاربری این زمینها، هویت نیروی کار فعّال در این اراضی، نحوه نظارت بر کارگرانِ مزارع، نوع محصولات، میزان و نحوه جمع آوری درآمدهای حاصله، نسبت این درآمد با هزینههای خانقاه و سرانجام، چگونگی صرف این درآمد برای مخارج خانقاه کمترین اطلاعی در دست نیست.

# ۳. طریقت کبرویه و زمینداری

با توجّه به تعدّد انشعابات در طریقت کبرویه، رفتارشناسی اقتصادی این فرقه با دشواریهایی روبهرو است. بانی طریقت در زمینه چگونگی تأمین هزینههای خانقاه هیچ نظری ارایه نکردهاست. بعدها، دیگر بزرگان این طریقت در زمینهٔ چگونگی تأمین هزینههای خانقاه و نقش زمین در آن تاحدودی توجّه کردهاند. درباره استفاده شیوخ این طریقت از زمین بهعنوان منبع درآمد خانقاه در شبهقاره هند گزارشهای زیادی در دست نیست، اما با توجّه به توصیه برخی از بزرگان این طریقت در زمینهٔ زراعت (منیری، مکتوبات صدی: ۴۶، ۹۱)، می توان نتیجه گرفت که آنها از زمین برای تأمین هزینههای خانقاه استفاده می کردهاند؛ چنان که سلطان محمد بن تغلق (حک: ۷۲۵–۷۲۷ق) برای شیخ شرفالدین مَنیّری (د. ۷۸۲ق) خانقاهی برآورد و برخی از روستاهای پیرامون را در اختیار وی قرار داد (مناقب الاصفیا، ۱۳۹۰: ۳۴۳–۳۴۷). از سوی دیگر سید علی همدانی (د. ۷۸۶ق)، بهعنوان یکی از مشایخ کبرویه در زمینه مدنو و کشمیر (تتوی، ۱۳۹۴: ج۷: ۴۸۵۰)، به رغم آگاهی از نظرات مشایخ پیشین کبرویه در زمینه زراعت (رازی، ۱۳۹۳: ۲۵۳–۲۵۹؛ سمنانی، ۱۹۳۶: ۳۰۰)، به زمین بهعنوان منبع درآمد صوفیان زراعت (درازی، محتمل است که اهمیت قایل شدن همدانی برای کارهای دستی و ترویج آنها میان اشاره نکرده است. محتمل است که اهمیت قایل شدن همدانی برای کارهای دستی و ترویج آنها میان صوفیان، علّت بی توجهی او به زمین باشد (Gull, 1999: 64).

به نظر می رسد طریقت کبرویه در ایران و ماوراءالنهر نسبت به هند با زمین داری پیوند بیشتری داشت. هرچند، بزرگان این طریقت با موضوع معاش و زمین داری به صورت دوپهلو برخورد کردهاند؛ از یک سوی طفیلی بودن را مذموم دانسته، صوفی را به کسب و کار سفارش کردهاند. از سوی دیگر، به میانه روی در زندگی توصیه کرده، مانع پذیرش عطایا از دیگران شدهاند. مشایخ این طریقت، به صورت اختصاصی با فعالیتهای مربوط به کشاورزی آشنایی داشته اند (هروی، ۲۵۳۶: مقدمه مولف). نجمالدین رازی (۱۳۸۳: ۲۵۲–۲۵۷)، کشاورزی را بازرگانی با خدای دانسته، به گونهای پیشهٔ کشاورزی را تأویل روحانی می کند. وی جاری کردن صدقه و نفقه –که اهم آن را زمین تشکیل می داد – برای درویشان روحانی ملوک را توصیه کردهاست (رازی، ۱۳۸۳: ۴۲۵). علاءالدوله سمنانی نیز زمینهای فراوانی خریده، وقف خانقاه خود کرد که صوفیان از عواید آن امرار معاش می کردهاند (سجستانی، ۱۳۶۶: ۱۳۶۶

سمنانی، ۱۳۶۲: ۳۰۰). اسفراینی از اجتماع برخی درویشان مرتبط با رضیالدین لالا سخن به میان آورده که بر روی زمین به کشت و زرع میپرداخته، محصول زمین را در همان جایگاه مصرف می کردند (اسفراینی، ۱۳۵۸: ج۱: ۲۲). در ماوراءالنهر نیز توجه به زمینداری در میان اعقاب باخرزی تداوم یافت (باخرزی، ۱۳۸۳: ۲۷۴). بر اساس گزارشهای موجود در باب خانقاه این طریقت در ماوراءالنهر (فصیحیخوافی، ۱۳۸۸: ج۲: ۳۱۷) و همچنین تخصیص مقادیری وجوه برای این خانقاهها توسط خان مغول (جوینی، ۱۳۸۵: ج۳: ۹) می توان به این نتیجه رسید که این خانقاهها زمینهایی داشتند که بخشی از هزینههای آن را تأمین می کرد (قلندر، بی تا ۲۶۶۰).

به رغم اهمیت کشاورزی و زمینداری در نزد طریقت کبروی و احتمالاً فزونی املاک و اراضی خانقاههای این طریقت، در خصوص وسعت و نوع کاربری این املاک و اراضی، میزان محصول، هویت کارگران مزارع، نحوه جمعآوری عایدات و نیز چگونگی هزینه آن برای خانقاه و مهمتر از همه، نسبت این درآمدهای ارضی با دیگر منابع مالی خانقاه کمترین دادهای در دست نیست.

# 4. طریقت سهروردیه و زمینداری

به نظر می رسد طریقت سهروردیه در زمینه اقتصادی متکی به توصیه های شیخ شهاب الدین سهروردی در عوارف المعارف بوده اند. بنابراین، در این طریقت، علاوه بر شیوه های معمول صوفیان همچون دریافت «فتوح» و هدایای مردمی و جز آن، از حمایت های اربابان قدرت نیز استقبال می شد و با توجه به آنکه هدایای این گروه معمولاً به صورت زمین بود، عملاً زمین داری به عنوان یکی از مهمترین منابع تأمین هزینه این طریقت تبدیل شد. ظاهراً بعدها در نگرش این طریقت به کشاورزی تغییری ایجاد شد؛ چنانکه جلال الدین بخاری مشهور به مخدوم جهانیان (۷۰۷–۸۸۵ق) از بزرگان سهروردیه در هند، کشاورزی را عملی ستوده پنداشته، اشتغال بدان را توصیه کرده، درآمد حاصل از آن را نیکوترین درآمدها دانسته است. همچنین، ذکر و توصیه برخی ادعیه برای برکت دادن به محصول کشاورزی توسط وی (نک: حسینی بخاری، خطّی: ج۱: ۱۲۵، ۱۲۵، ۲۰۲، ۲۰۹، ۲۶۶، ۲۶۹، ۲۷۲، ۲۲۲، ۲۲۴؛ ج۲:

گزارشهای موجود در باب طریقت سهروردیه در هند نشان می دهد که زمینهایی به خانقاه شیخ بهاءالدین زکریای مولتانی (۵۶۶ یا ۵۷۸–۶۶۶ یا ۶۶۶ق) از سوی سلطان التتمش (حک:-5.4 همحلی اعطا شده است (رضوی، ۱۳۸۰: ۱۳۳۲). از آنجا که بهاءالدین در یک نوبت، انباری غله به حاکم محلی بخشیده (جمالی دهلوی، ۱۳۱۱: ۹ب) می توان به وسعت این زمینها -اگر تمامی این غلات حاصل زمینهای تحت تملّک وی باشد و غلهای به عنوان «فتوح» در آنها موجود نبوده – پیبرد. سلطان محمد بن تغلق (حک: -4.4 تفاقه رکن الدین، نوهٔ بن تغلق (حک: -4.4 تفاقه رکن الدین بخاری به بهاءالدین زکریا فرستاد (رضوی، -4.4 تعمین سلطان، ضمن انتصاب جلال الدین بخاری به بهاءالدین زکریا فرستاد (رضوی، -4.4 تفاقه رکن الدین بخاری به

منصب شیخالاسلامی، تولیت خانقاهی در سیهوان را به وی ارازانی داشت که درآمد آن از طریق چندین روستا تأمین میشد (قریشیالحسینی،۱۳۷۱: ۱۸۵۱). همچنین یک دیه را به یکی از یاران وی اعطا کرد (ملفوظات مخدوم جهانیان، بی تا: ۱۰۱الف). یکی از نوادگان مخدوم جهانیان به نام سید محمد در گجرات زمینهای زیادی در تملک داشت و صوفیان بسیاری از آن ارتزاق می کردند (گجراتی، بی تا: گجرات زمینهای دریافت داشتهاند ۱۰۲۰–۱۱۰ ، ۱۲۳–۱۲۷). برخی دیگر از خانقاههای سهروردی هند نیز زمینهایی دریافت داشتهاند (قریشیالحسینی، ۱۳۷۱: ۱۸۲، ۱۹۱، ۱۹۲، ۲۹۴، ۲۹۴، ۱۹۱۸). ازاینرو می توان مدعی شد گزارش مبنی بر امتناع یکی از مریدان مخدوم جهان از دریافت زمین اعطاییِ سلطان وقت (بلگرامی، بی تا: ۹۲)، برساختهٔ مریدان برای بزرگداشت شیخشان است. جلال الدین تبریزی (د.۴۴۶ق) از بزرگان این طریقت در قرن مریدان برای بزرگداشت و در آنجا خانقاه و لنگر بنا نهاد و باغ و زمین خرید و وقف آن کرد (جمال دهلوی، هفتم به بنگاله رفت و در آنجا خانقاه و لنگر بنا نهاد و باغ و زمین خرید و وقف آن کرد (جمال دهلوی، باشد (زیدی، ۱۹۷۴: ۱۹۸۶).

در ایران نیز گزارشهای منابع تاریخی حاکی از آن است که خانقاههای برخوردار از موقوفات بسیار سهروردیه از خراسان تا بغداد گسترده بود. این طریقت، مورد توجه غازانخان مغول و رشیدالدین فضل الله بود و باید خانقاههای آنها را در شمار خانقاههایی قرار داد که موقوفاتی ازجمله زمین به آنها اختصاص یافتهاست (همدانی، ۱۹۴۰: ۲۷۸، ۱۹۲، ۲۹۲؛ نخجوانی، بی تا: ج۲: ۲۲۹–۲۳۵). از برخی شخصیتهای سهروردی نیز سخن رفته که دارای املاک بودهاند، اما مشخص نیست که آنها را کسی در اختیارشان گذاشته یا میراث پدری است (جنید شیرازی، ۱۳۲۸: ۱۷۷۷). از سوی دیگر بهنظر میرسد سهروردیه در تبریز زمینهای وقفی در اختیار داشتهاند (کربلایی تبریزی، ۱۳۸۳: ج۱: ۲۷۴) و خاندانهای پیرو این طریقت در اصفهان و یزد نظیر «لالا» و «نطنزی» با زمینداری در ارتباط بوده (کیانی، ۱۳۶۹: ۲۲۰–۲۲۲) و بخشی از هزینههای آنها از طریق زمین، خواه وقفی، خواه از آن خود آنها در پرتو دیگر رفتارهای سهروردیه می توان این گونه تفسیر کرد که آنان بهصوت یکسانی از آغاز تا پایان در پرتو دیگر رفتارهای سهروردیه می توان این گونه تفسیر کرد که آنان بهصوت یکسانی از آغاز تا پایان در خصوص وسعت و نوع کاربری اراضی، کارگران، میزان، نحوه گردآوری و تبریزی در بنگال) در خصوص وسعت و نوع کاربری اراضی، کارگران، میزان، نحوه گردآوری و هزینه کرد عواید این راضی اطلاعی در دست نیست.

# **۵. طریقت کازرونیه و زمینداری**

به واسطه قلّت دادهها، رفتارشناسی اقتصادی طریقت کازرونیه از دیگر طرایق دشوارتر است. بهنظر میرسد خانقاههای کازرونیه در ایران و هند با تکیه بر درآمدهای دریایی و بهصورت فرا سرزمینی اداره میشدهاند و درآمد آنها متکی بر دریافتهای نقدی بود که از جاهایی دور و نزدیک تأمین میشد

(ابن بطوطه، ۱۳۱۸: ۱۲۱–۱۱۸، ۴۵۳–۴۵۳، ۶۳۳؛ بن عثمان، ۱۳۵۸: ۹۴–۹۶، ۱۱۲۰–۱۱۸، ۱۲۱۰–۱۲۷). از این رو، این طریقت با دیگر طریقتها متفاوت است، چرا که خانقاههای آنها مکان محور بوده و منبع در آمد آن به طیفی از پیروان (از شاه گرفته تا رعیت دون پایه) بستگی داشت. در باب نگرش طریقهٔ کازرونیه به زمین داری به سبب قلّت منابع نمی توان اظهار نظر موثق و معتبری انجام داد، اما می توان استنباط کرد که جواب بلیانی به پرسش مریدان مبنی بر قصد وی در واگذاری املاکش به صوفیان (بن عثمان، ۱۳۸۰: ۲۰۲–۲۰۴)، بیش از آنکه اظهار نظری در باب امر واقع باشد، بازتاب دهنده نظرات امام غزالی در باب این نوع از کنشهای خیرخواهانه در زمینهٔ ابواب البِر به شمار می رود. همچنین پاسخ وی به پرسشی در باب موقوفات شاهانه (بن عثمان، ۱۳۸۰: ۱۳۸۴-۲۰۵۰) نیز به نوعی شانه خالی کردن از زیر بار اموال شبهه دار سلطانی است تا اینکه مستقیم مرتبط به زمین و زمین داری باشد. از سوی دیگر، ارتباطی که میان روزبهان بقلی، هیچ نکتهٔ روشنی پیرامون مسأله زمین و زمین داری به دست زمینهٔ نیست و در آثار روزبهان بقلی، هیچ نکتهٔ روشنی پیرامون مسأله زمین و زمین داری به دست نمی آید.

چنانکه بالاتر اشاره شد، گرایش شدید این طریقت به تجارت دریایی (نک: کاوتس، ۱۳۹۲:  $\Lambda$ -  $\Lambda$ ) و باور محکم دریانوردان به کسب حمایت معنوی از روح ابواسحاق کازرونی (ابن بطوطه،  $\Lambda$ ۱۲-  $\Lambda$ ۱۸-  $\Lambda$ ۲۱ موجب می شد که معاملات تجاری و «فتوح» و نذورات باورمندان، به عنوان مهمترین منابع تأمین معاش صوفیان این طریقت باشند. به واسطه سکوت منابع، نمی توان به صورت مبسوطی نگرش و استفادهٔ آنها از زمین را به عنوان منبع تأمین هزینه های خانقاه مورد بررسی قرار داد. اگر چه این طریقت از همان آغاز و در زمان شیخ ابواسحاق کازرونی در پیوند با روستا و روستانشینان بود، اما این ارتباط بیشتر مربوط به حوزهٔ جمع کردن «فتوح» و نذور است تا گردآوری محصول زمین یا درآمدهای حاصل از آن (بن عثمان،  $\Lambda$ ۱۳۵۸:  $\Lambda$ ۱۸۵-  $\Lambda$ ۱۸). از سوی دیگر اگر ادعا شود که مؤسس طریقت زمین را به عنوان ممر درآمدی برای خانقاه در نظر نداشته، با این چالش مواجه می شویم که هزینه های خانقاه های پرشمار اولیهٔ وی چگونه تأمین شده است؟ اگر بتوان گفت از طریق دریافت «فتوح» تأمین می شده، نمی توان آن را با مقدار مشخص هزینه های خانقاه تطبیق داد زیرا «فتوح» و میزان آن همواره متغیر بوده، قاعدهٔ منظّمی نداشته است.

در باب همکاری و روابط حسنه شیوخ طریقت کازرونیه با امراء و سلاطین هند و در اختیار داشتن زمین برای مخارج خانقاههای طریقت در هند هیچ گزارشی در دست نیست. بهنظر می رسد که شیوخ این طریقت در هند، در زمینه اقتصادی، متفاوت از سیاستهای اولیهٔ ابواسحاق رفتار کرده باشند. محتمل است نقش تجاری این طریقت در دریاهای جنوب آسیا، تمرکز آنها در نواحی ساحلی و تکیه بر نقود (کاوتس، ۱۳۹۲: ۸۱–۸۵) را بتوان در این واگرایی کازرونیه از زمین داری دخیل دانست. گویا

آنها تمایل به دریافت زمین برای تأمین مخارج خود نداشتهاند، زیرا این امر از یکسوی بر وابستگی آنها بر سرزمینهای داخلی میافزود و از سوی دیگر قشر فقیری را در پیوند با خانقاه آنها قرار میداد که احتمال میرفت درآمدهای زمینهای اعطایی هم نتواند کفاف مایحتاج آنها را بدهد.

در ایران طریقت کازرونیه اگرچه به مناطق داخلی کشیده شده بود، ولی گزارشی در باب ارتباط بین شیوخ این طریقت با ایلخانان در دست نیست. به رغم وجود شواهدی مبنی بر روابط نزدیک مشایخ این فرقه با حکمرانان فارس در اواخر عهد ایلخانان، یعنی محمود شاه اینجو (حک: ۷۳۴–۷۳۶ق) و ابواسحاق شاه اینجو (حک: ۷۴۲–۷۵۷ق) (ابن بطوطه، ۱۴۱۸: ۲۰۷؛ جنید شیرازی، ۱۳۲۸: ۶۲)، از روابط أنها با حكمرانان ألجلاير و ألمظفر اطلاعي در دست نيست. در قرن نهم روابط مستحكمي ميان شیوخ این طریقت با سلاطین تیموری شکل گرفته بود (حافظ ابرو، ۱۳۷۲: ج۲: ۶۱۲-۴۱۷ خواندمیر، ۱۳۸۰: ج۳: ۶۲۶، ۶۳۲). هر چند، گزارش مربوط به ضرب سکه زر در کازرون با نام ابواسحاق (بن عثمان، ۱۳۵۸: ۳۵) و همچنین درج نام ابواسحاق/ شیخ ابواسحاق بر روی سکهها از اواخر قرن هفتم تا اواخر قرن نهم به عنوان دارالضرب همان مسكوكات (نك: بن عثمان، ۱۳۵۸: ۷۶۷-۷۶۷؛ ضميمه دوم به قلم عبدالله عقیلی)، گویای جایگاه فرقه کازرونیه در نزد فرمانروایان آن دوره است. بدیهی است که این سلاطین برای مشایخ، مشاهد و زوایای این طریقت هدایایی داده باشند ولی گزارشی در باب اعطای زمین یا روستا به آنها در دسترس نیست. همچنین گزارشی درباره استفاده آنها از زمین بهعنوان تأمین کنندهٔ بخشی از مخارج خانقاه نداریم. گزارشی مبهم در باب اعطای زمین به صوفیان در دورهٔ امین الدین بلیانی (د.۷۴۵ق)، در دست است (بن عثمان، ۱۳۸۰: ۲۰۲–۲۰۴)، ولی با توجه به گرایشهای قوی بلیانی نسبت به طریقت سهروردیه، نمی توان أن را مبنایی برای ارتباط کازرونیه با زمین داری تلقی کرد.

در آناتولی روابط نزدیکی بین شیوخ طریقت کازرونی با سلاطین عثمانی در قرن نهم شکل گرفته بود؛ چنانکه پیروان این طریقت در فتح قسطنطینیه، سلطان محمد فاتح را یاری دادند (شیخالحکمایی، ۱۳۹۸: ۱۷۴) و در مقابل، سلاطین عثمانی، املاک و موقوفات فراوانی به مزارات و خانقاههای این طریقت در جای جای آناتولی همچون ارجیش (یاقوت، ۱۹۹۵: ج۱: ۱۴۴۴)، میافارقین (هروی، ۱۴۲۳: ۵۹)، بورسا و جز آن اختصاص دادند (شیخالحکمایی، ۱۳۹۸: ۱۷۰). اگر چه هیچ گزارشی پیرامون میزان، نوع کاربری، میزان درآمد و نحوه جمع آوری و هزینه کرد عایدات این موقوفات برای خانقاه کازرونیه در دست نیست.

## نتيجهگيري

این پژوهش نشان داد که شیوخ برخی از طریقتهای صوفیانه در ایران و هند قرون ۷-۹ق در خصوص استفاده از زمین به عنوان تأمین کنندهٔ بخشی از هزینههای خانقاههای خود به تناسب شرایط، مقتضیات و موقعیت زمانی، مکانی، اجتماعی، فرهنگی و جغرافیایی، به لحاظ نظری و عملی عملکردهای متفاوتی از خود بروز دادند. از لحاظ نظری، در هر کدام از چهار طریقت مذکور، مریدان به زهدگرایی و تشرع توصیه می شدند ولی در زمینه رفع مایحتاج مریدان، شیوههای متفاوت تجویز می شد. در طریقت کبرویه صوفیان را به کسب درآمد از طریق کشاورزی و پیشهوری و در طریقت کازرونیه از طریق تجارت توصیه می کردند ولی چشتیه و سهروردیه در این باره نظر خاصی نداشتند و گویا به همان شیوههای سنتی دریافت هدایا و نذورات و جز آن بسنده می کردند. همکاری با سلاطین و دریافت هدایا و عطایا از قدرتمندان را که سهروردیه مجاز می دانستند، چشتیه آشکارا با آن مخالف بودند ولی دو فرقه کبرویه و کازرونیه، آن را مسکوت گذاشته بودند. همچنین کبرویه و چشتیه مریدان را از دنیاگرایی و ثروت اندوزی، نهی می کردند، ولی کازرونیه و سهروردیه مخالفتی با این امر نداشتند جز اینکه اولی کسب ثروت را از راه تجارت و دومی از طریق همکاری با نهاد قدرت توصیه می کردند.

از نظر عملی، پیروان طریقت کبرویه، چشتیه، سهروردیه به زمین و زمینداری گرایش داشتند؛ جز اینکه املاک خانقاههای سهروردیه، عموما از بخششهای سلطانی بود ولی در خانقاههای کبرویه بیشتر به اراضی ملکی (و نه بخششی) تمایل داشتند. صوفیان چشتیه نیز به صورت تدریجی، زمینهای زیادی از سلاطین دریافت داشته یا اینکه خود دست به احیای زمینهای موات زدند. این امر، فراهم شدن اراضی فراوان، تجمع مال و ثروت انبوه در خانقاههای این طریقتها را در پی داشت. شیوخ و پیروان طریقت کازرونیه، متفاوت از سه طریقت دیگر عمل کردند. آنها به واسطه تمایل شدید به تجارت دریایی، از ورود به نواحی داخلی هند و درگیر شدن با اقتصاد زراعی و زمینداری خودداری کردند. در ایران، اگر چه مشایخ طریقت با سلاطین همکاری و در امور سیاسی مداخله می کردند، ولی گزارشی درباره اعطای زمین به این طریقت در دست نیست ولی در آناتولی با نزدیکی به نهاد قدرت ضمن اعمال نقش در امور سیاسی، اراضی فراوانی را به عنوان موقوفات دریافت کردند. هر چند گزارشی در دست نیست که نشان دهد در آن منطقه نیز زمین در تأمین هزینههای خانقاههای این طریقت جایگاهی داشتهاست.

#### منابع

ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد (۱۳۸۳). *تاریخ ابن خلدون*. ترجمه عبدالمحمد آیتی. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی. اسفراینی، نورالدین عبدالرحمان (۱۳۵۸). کاشف الا سرار. تصحیح هرمان لندت. تهران: موسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل.

اسفزاری، معینالدین محمد (۱۳۳۹). روضات الجنات فی اوصاف مدینه هرات، تصحیح سید محمد کاظم امام. تهران: دانشگاه تهران.

باخرزی، یحیی (۱۳۸۳). *أوراد الأحباب و فصوص الآداب.* تصحیح ایرج افشار. تهران: دانشگاه تهران. بگلرامی، عبدالواحد ابراهیم (خطّی). *سبع سنابل.* کتابخانه مجلس شورای اسلامی. شماره بازیابی: ۱۸۱۴۰/۱. بنطباطبا، سیدعلی بن عزیز (۱۹۳۶). *برهانمآثر.* دهلی: بینا.

بن عثمان، محمود (۱۳۵۸). فردوس المرشديه في اسرار الصمديه. تصحيح فريتز ماير. به كوشش ايرج افشار. تهران: انجمن آثار ملي.

بن عثمان، محمود (۱۳۸۰). مفتاح الهدایهٔ و مصباح العنایهٔ. تصحیح منوچهر مظفریان. تهران: فرهنگستان زبان و ادب فارسی.

تتوى، احمد بن نصرالله (١٣٩٤). تاريخ الفي. تصحيح غلامرضا طباطبايي مجد. تهران: علمي و فرهنگي.

جامی، نورالدین عبدالرحمن (۱۳۹۰). *نفحات الانس.* تصحیح محمود عابدی. تهران: سخن.

جعفری، جعفر بن محمد (۱۳۸۴). تاریخ یزد. به کوشش ایرج افشار. تهران: علمی و فرهنگی.

جمالی دهلوی، حامد بن فضل الله (۱۳۱۱ق). *سیرالعارفین.* چاپ سنگی. دهلی: مطبعه رضوی.

جنيد شيرازى، معين الدين (١٣٢٨). شدّ الازار في حطّ الاوزار عن زوّار المزار. تصحيح محمد قزويني و عباس اقبال. تهران: چايخانه مجلس.

جوینی، عطاءالملک (۱۳۸۵). *تاریخ جهانگشای.* تصحیح محمد قزوینی. تهران: دنیای کتاب.

*جهانگشای خاقان* (۱۳۶۴). تصحیح الله دتا مضطر. اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان.

چشتی، الله دیه بن عبدالرحیم (۱۳۸۶). *سیرالا قطاب.* تصحیح محمد سرور مولایی. تهران: علم.

چشتی بگلرامی، میرغلامعلی بن محمد (۱۳۱۰ق). روضه الا ولیاء. چاپ سنگی. اورنگ آباد: مطبع اعجاز صفدری.

حافظ ابرو، شهابالدین عبدالله (۱۳۷۲). *زبده التواریخ.* تصحیح سید کمال حاج سید جوادی. تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.

حسینی بخاری، جلال الدین حسین بن احمد (خطّی). خزانه جواهر جلالی. کتابخانه مجلس شورای اسلامی. شماره بازیابی ۱۹۳۰۰.

حسینی، سید محمد اکبر (۱۳۵۶ق). جوامع الکلم. تصحیح حافظ محمد حامد صدیقی. چاپ سنگی. گلبرگه دکن: مطبع انتظامی کانپور حلیه.

خواندمير، غياث الدين بن همام الدين (١٣٨٠). حبيب السير. تصحيح محمد دبير سياقي. تهران: خيام.

خویشگی، عبدالله بن عبدالقادر (خطّی). معارج الولایه فی مدارج الهدایه. کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران. میکروفیلم ۳۷۵۶-ف.

خیراندیش، عبدالرسول و رحیمی جابری، اعظم (۱۳۹۸). شکل گیری و گسترش خانقاههای مرشدیه در هند و چین در سده هشتم هجری. تاریخ اسلام، ۲۰ (۷۷)، ۲۱۹–۲۶۶.

دهلوی، خواجه حسن (۱۳۹۴). فوائد الفؤاد. تصحیح محمد لطیف ملک. به کوشش محسن کیانی. تهران: روزنه. رازی، نجمالدین (۱۳۸۳). مرصاد العباد. به اهتمام محمد امین ریاحی. تهران: علمی و فرهنگی.

رضوی، سید اطهر عباس (۱۳۸۰). تاریخ تصوف در هند. ترجمه منصور معتمدی . تهران: مرکز نشر دانشگاهی. زرین کوب، عبدالحسین (۱۳۶۲). دنباله جستجو در تصوف ایران. تهران: امیر کبیر.

زیدی، شمیم محمود (۱۹۷۴). *احوال و آثار بهاءالدین زکریا مولتانی.* اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان.

سجستانی، امیر اقبالشاه بن سابق (۱۳۶۶). جهل مجلس. تصحبح نجیب مایل هروی. تهران: ادیب.

سمرقندی، عبدالرزاق (۱۳۸۳). مطلع سعدین و مجمع بحرین. به اهتمام عبدالحسین نوائی. ج۲ دفتر اول. تهران: یژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

سمناني، علاءالدوله (١٣۶٢). العروة الاهل الخلوة و الجلوة. تصحيح نجيب مايل هروي. تهران: مولى.

شیخالحکمایی، عمادالدین (۱۳۹۸). نامه درویش کازرونی به سلطان ابوسعید گورکان و پیشنهاد اتحاد با سلطان محمد فاتح. گزارش میراث،  $(\Lambda\Lambda-\Lambda)$ .

صاحب مراداًبادي، حافظ محمد حسين (بي تا). *انوارالعارفين.* چاپ سنگي. بي جا: مطبع صديقي.

صیامیان گرجی، زهیر؛ احمدوند، عباس و شیرین عظیمی، سمیه (۱۳۹۶). شیوههای معیشت صوفیان در ایران قرون میانه(۵–۷۳جری). پژوهشنامه تاریخ اجتماعی و اقتصادی، ۶ (۱)، ۷۷–۸۲.

طاهری، سید مهدی (۱۳۸۹). بررسی جریان تصوف در شبهقاره. *مطالعات شبهقاره،* ۲ (۵)، ۲۹–۵۴.

طباطبایی، سید مهدی و حاجی شعبانیان، ملیکا (۱۳۹۸). بررسی جایگاه پیشهها و حرف در اندیشه عارفان و سالکان مسلمان تا پایان قرن ششم هجری. مطالعات عرفانی، ۱۲۹)، ۱۲۴۵–۱۷۲۲.

عباسی علوی چشتی، عبدالرحمان (خطّی). *مراَتالاسرار*. (۲جلد). کتابخانه مجلس شورای اسلامی. شماره عباسی علوی چشتی، عبدالرحمان (خطّی). مراَتالاسرار. ۲۶۵۴ می

عرفانی واحد، فاطمه؛ واثق عباسی، عبدالله و مشهدی، محمد امیر (۱۳۹۴). مرشدیه و بازتاب آن در شبهقاره». مطالعات شبهقاره  $(\Upsilon Y)$ ،  $(\Upsilon Y)$ ،  $(\Upsilon Y)$ ،  $(\Upsilon Y)$ 

علامي، ابوالفضل (١٨٨٢). أيين اكبري. لكهنو: مطبعه نولكشور.

علوی میرخورد، حمید بن مبارک (۱۸۸۵). سیرالا ولیاء. لاهور: بینا.

غوثی شطاری، محمد (۱۹۴۴). *گلزار ابرار سیر الاخبار.* به کوشش محمد زکی. پتنه: بینا.

فسایی، حسن بن حسن (۱۳۸۲). *فارسنامه ناصری.* تصحیح منصور رستگار فسایی. تهران: امیرکبیر.

فصيحي خوافي (١٣٨٨). مجمل فصيحي. تصحيح محسن ناجي نصراًبادي. تهران: اساطير.

قریشی الحسینی، علی بن سعد(۱۳۷۷). خلاصه الالفاظ. تصحیح غلام سرور. اسلامآباد. مرکز تحقیقات ایران و پاکستان.

```
قلندر، حميد (بي تا). خيرالمجالس. تصحيح خليق احمد نظامي. على گره: مسلم يونيورسي.
```

کاوتس، رالف (۱۳۹۲). شبکه کازرونیه، چشم اندازهایی از جاده ابریشم دریایی. ترجمه محمدباقر وثوقی و پریسا صادقی. تهران: پژوهشکده تاریخ اسلام.

كربلايي تبريزي، حافظ حسين (١٣٨٣). روضات الجنان. تصحيح جعفر سلطان القرايي. تبريز. ستوده.

کیانی، محسن (۱۳۷۷). *تاریخ خانقاه در ایران.* تهران: طهوری.

گجراتی، سکندر بن محمد (بیتا). مرآت اسکندری. بیجا: بینا.

گنكوهى، شيخ عبدالقدوس (١٢٩٥ق). انوار العيون في اسرار المكنون. تصحيح شاه مسعود احمد و شاه التفات احمد. لكنهو: مطبع گلزار محمدي.

محدث دهلوی، عبدالحق (۱۳۸۰). *اخبارالا خیار.* تصحیح علیم اشرف خان. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. مظاهری، عبدالرضا (۱۳۹۴). پاسخی به اهل سیاست در نگاهی واقعی به ریاضت و انزوا طلبی در عرفان اسلامی. پژوهشنامه ادیان، ۹ (۱۲۹)، ۱۵۹–۱۸۴.

معصومی، محسن و شیرازی، سعید (۱۳۹۲). مناسبات سلاطین دهلی با مشایخ چشتیه و سهروردیه. پژوهشنامه تاریخ تمدن اسلامی، ۴۶ (۱)، ۱۰۹–۱۲۲.

ملفوظات جلال الدين مخدوم جهانيان (خطّی). شماره بازيابي: ١٧٨١١. كتابخانه مجلس شرای اسلامي.

مناقب الاصفياء (۱۳۹۰). چاپ عكسى. به كوشش سيد شاه شميم الدين احمد منعمى. دهلى نو: مركز تحقيقات فارسى رايزنى فرهنگى ايران.

منیری، شرفالدین یحیی (خطّی). *مکتوبات صدی.* کتابخانه علامه اقبال دانشگاه کشمیر. شماره ۱۶۸۰.

نخجوانی، محمد بن هندوشاه (بیتا). *دستورالکاتب فی تعیین مراتب. تصحیح* عبدالکریم علیزاده. باکو: انستیتوی خاورشناسی.

نيشابوري، فريدالدين عطار (١٣٩٨). تذكره الاولياء. تصحيح محمدرضا شفيع كدكني. تهران: سخن.

واعظ، عبدالله بن عبدالرحمن (۱۳۵۱). مقصدالاقبال سلطانیه و مرصد الأمال خاقانیه. تصحیح نجیب مایل هروی. تهران: بنیاد فرهنگ ایران.

هروی، سیف بن محمد (۱۳۸۱). پیراسته تاریخنامه هرات. تصحیح محمد اَصف فکرت. تهران: بنیاد موقوفات محمود افشار.

هروی، قاسم بن یوسف (۲۵۳۶). ارشادالزراعه. به اهتمام محمد مشیری. تهران: امیر کبیر.

هروى، عبيدالله بن ابوسعيد (بيتا). رساله مزارات هرات. تصحيح فكرى سلجوقي. هرات: بينا.

همداني، رشيدالدين فضل الله (١٩٤٠). تاريخ مبارك غازاني. تصحيح كارل يان. هرتفورد: استفن اوستين.

ابن بطوطه، محمد بن عبد الله (۱۴۱۸). رحله. بيروت: دارصادر.

حموى، ياقوت بن عبدالله (١٩٩٥). معجم البلدان. بيروت: دارصادر.

سهروردي، عمر بن عبدالله (١٣٢٧). عوارفالمعارف. قاهره: مكتبه الثقافة الدينية.

هروي، على بن ابوبكر (١۴٢٣). *اشارات الى المعرفهالزيارات*. قاهره: مكتبهٔ الثقافهٔ الدينيهُ.

Rasool, Gholam (2009). Chishti-Nizami Sufi Order Of Bengal, Delhi.

# پژوهشهای علوم تاریخی، سال۱۴، شماره۳، ۱۴۰۱

94

Gull, Surayia (1999). Development Of Kubraviya Sufi Order In Kashmir, New Delhi.