واژههای کلیدی: عنصر خاک، قرآن، اساطیر، هنر، ایران باستان.

#### مقدمه

خاک پس از آب مهمترین عامل در تکوین حیات و ایجاد تمدن بشری به حساب می آید. خاک سرچشمه انواع بركات، منبع تمام مواد حياتى ومهم ترين وسيله براي ادامه زندگی موجودات زنده است و حتی انسان و حیوان سریناه خود را با همین خاک برپامی کنند. عنصر خاک محــرم اســت و اســرار را در درون خویــش حفــظ میکنــد. در اساطیر خاک نمادی از باروری و نگهداری است. در اسطوره آفرینش کیهان، زمین نقش انفعالی دارد. حتی اگر آن نقش مقدم باشد، پیش از رمز پردازی اساطیر در باب زمین، حضور خاک که از لحاظ مذهبی ارزشمند است، چشمگیرتر است. دراساطیر آیینه و مارنماد خاک هستند و آیینه با انعـکاس تصویـر در آن نمـاد تقابـل خـاک و افـلاک اسـت، در واقع نشانهای از حق وخلق هستند که در قلم آیینهای برای یکدیگرند. مار از نمادهای مشترک دو عنصر مقدس آب وخاک هستند. نماد اصلی زمین و عنصر مقدس و پاک، خاک است، انسان با توجه به استفاده مورد نظر آن مى توانىد مايحتاج خود را تامين كند. خاك طبيعت سرد و خشـک دارد و از دو بخـش زنـده و مـرده تشـکیل شـده اسـت. خداونـد خـاک را بـه عنـوان پالاینـده طبیعـت، تامین کننـده غـذا، تصفیهکننـده ویاککننـده بهوجـود آورد.

خـاک یـک پدیـده طبیعـی اسـت کـه عمومـا در همـه جـا و در همـه شـرایط آب و هوایـی وجـود دارد. انسـان در برابـر خـاک مسـئول اسـت و از ایـن نعمـت الهـی بایـد بـه خوبـی محافظـت کنـد و از آلـوده کـردن و اسـتفاده نادرسـت بپرهیـزد. در باورهـا

2000

٥٣

آتـش طبیعتـی گـرم و خشـک، هـوارا گـرم و مرطـوب، آب را سـرد و مرطـوب و خـاک را خشـک و مرطـوب میدانسـتند. ایـن عنصـر و بررسـی ایـن پدیـده طبیعـی کـه در زندگـی هـر موجـود زنـدهای نقـش بسـیار مهمـی را ایفـا میکنـد، لازم و ضـروری اسـت.

#### پیشینه پژوهش

این عنصر حیاتی در آثار ادبی و هنری و علمی ما به صورت پویا و زنده وجوددارد و خالی از لطف نیست که ریشههای نمادین این نقشمایهها به صورت مفصل تر بررسی شود. خاک یکی از نعمات خداوند است و انسان با استفاده از آن مایحتـاج زندگـی خـود را تامیـن میکنـد. دوسـتخواه در کتاب اوستا اشارہ بہ تکامل دانش اوستا شناسی بربنیاد پژوهشهایی که در خود اوستایا در ادبیات پارسی میانه، در چنـ د دهـ ه اخیـ ر در جهـ ان و ایـ ران صـورت پذیرفتـ ه در نظـ ر داشته وتا آنجا که امکان یافته و توانسته برداشتهای نو راکه برخی از آنها به طورنسبی و بعضی دیگربه تحقیق بـه دریافتهـا و برداشـتهای پیشـین ترجیـحدارد در کار آورده اسـت. سـنگ بنـای کتـاب «فرهنـگ اسـاطیر ایـران» از «قلیزاده» براساس متون پهلوی مربوط به ادبیات دوره ساسانی و اندکی پـس از آن گـذارده شـده و اپـن کتـاب در بـرگیرنـده نامهـا و اصطلاحـات اسـاطیری همـراه بـا شـرح و توضیح و آوانگاری است. در این کتاب به اساطیر خاک و هـر پدیدهای که اشاره به عنصر خاک شود، پرداخته شده است. بربریان در کتاب «جستاری در پیشینه دانش کیهان شناسی و زمین» در ایرانویچ موضوع کیهانشناسی زرتشتی را مورد

باستان پژوه، سال نوزدهم و بیستم، شماره

بررسی قـرار داده و عنصـر خـاک را نیـز مـورد مطالعـه قـرار داده اسـت. «فرهوشی» در کتـاب «ایرانویـچ» بـه سـرزمین داده اسـت. «فرهوشی» در کتـاب «ایرانویـچ» بـه سـرزمین در آغـار در آن توجـه کـرده و بـه نـام اسطورهای سـرزمینی کـه ایرانیان در آغـار در آن کتـاب بـه چهـار عنصـر اصلی در طبیعـت اشاره شده کـه خـاک نیـزیکی از آنها اسـت. خلف تبریـزی در کتـاب برهـان قاطـع کـه یـک واژه نامـه زبـان فارسی است و تمامی عناصـر را مـورد بررسی قـرار داده و سـعی اوبـر آن بـوده تـا فرهنگ ش نسـبت بـه فرهنـگ داده و سـعی اوبـر آن بـوده تـا فرهنگ ش نسـبت بـه فرهنـگ داده و سـعی اوبـر آن بـوده تـا فرهنگ ش نسـبت بـه فرهنـگ کـتاب ادیـان جهـان باسـتان کتاب ادیـان جهـان باسـتان بـه دیـن و آیینهـای ایـران باسـتان داشـتهاند. قرآشیانی در کتـاب «شـناخت مـواد ومصالـح» بـه داشـتهاند. قرآشیانی در کتـاب «شـناخت مـواد ومصالـح» بـه خـاک اسـت کـه در زندگـی انسـان از ادوار گذشـته تـا بـه امـروز وجـود داشـته بسـیار مهـم و مـورد اسـتفاده بـوده اسـت.

### اساطير خاك

خاک علاوه براینکه ماده اولیه آفرینش مادی است، نمادی از مرگ و فروپاشی سویه جسمانی حیات نیز هست که در آیین تدفین و به خاک سپاری مردگان متجلی میشود. خاک علاوه بر محل دفن و نابودی به علت توان رویاندن نباتات، محلی برای حیات و زندگی پس از مرگ بوده و نباتات، محلی برای حیات و زندگی پس از مرگ بوده و اهمیت آیین به خاک سپردن مردگان در کهن ترین جوامع که صاحب کشاورزی شدند، دلیلی بر همین ارتباط بوده است. انسان اولیه که روییدن بذر را از دل خاک تیره نظاره می کرد، اجساد مردگان را به خاک میسپرد تا رویش و ولادت دوباره آنها را، با این آیین آرزو کند، به همین دلیل با مردگان اشیای زینتی، لوازم و جواهرات دفن میکردند و در برخی جوامع بین النهرین و فلات ایران، مردگان خود را در برخی جوامع بین النهرین و فلات ایران، مردگان خود را در کف اتاق نزدیک اجاق خانه که گرمترین جای خانه بود به خاک می سپردند. (فره وشی، ۱۳۷۹: ۲۳)

# ایزدان خاک

خاک نمادی از باروری و نگهداری است. در اسطوره آفرینش کیهان، زمین نقش انفعالی دارد. حتی اگر آن نقش مقدم باشد، پیش از رمز پردازی اساطیر در باب زمین، حضور خاک که از لحاظ مذهبی ارزشمند است، چشمگیرتر است نماد اصلی زمین و عنصر مقدس و پاک خاک است. ما را از جهان آغازین سربرمی آورد و به همین جهت صورت اساطیری یافته و موجب تجدید حیات عالم بشمار رفته است. (قوی پنجه، زهرا، ۱۳۸۸: ۱۶۷)

ایزدان خاک شامل: ایزد سپندارمذ (اسپندارمذ)، ایزد زامیاد (زامیاد زامیزت)، ایزد پُرتهوی است. در ایران باستان برخی از این ایزدان با ایزدان عناصر دیگر مشترک است. این ایزدان شامل: ایزدان میتره -ورونه، ایزد آگنی (ایزد آب، خاک وآتش) و ایزد آبان (ایزد آب و خاک) است. (همان منبع: ۱۷۷)

#### ۱. ایزد زامیاد

به معنای «ایرد زمین» نام ایردی است که غالباً از او با صفت نیک کنش یاد میشود. بیست و هشتمین روز ماه نیر به نام این ایرد خوانده میشود و گل زعفران ویژه اوست. به نوشته بندهشن ایرد زامیاد از همکاران و یاران امشاسیند امرداد است. (دوستخواه، ۱۳۸۹: ۹۳۴) گل بانو اسپرغم به این مینو تعلق دارد. یشت نوزدهم به این ایزد اختصاص دارد. (قلیزاده، ۱۳۹۲)

#### ۲. ایزد زروان

در پهلـوی «زوروان» و در فارسـی «زروان» بـه معنـی زمـان و زمانه نام ایـزدی است کـه از او بـا صفتهـای بیکرانـه و رنـگ خدایـاد شده و ماننـد دیگـر مینویـان و آفریـدگان اهـوره مـزدا در خور سـتایش و شایسـته نیایش اسـت. در روزگار ساسـانیان، فرقـهای در دیـن زرتشـتی وجودداشـت کـه از آن بـه نـام (زروانیـه) یـاد شدهاسـت. دربـاره باورهـای ایـن فرقـه نوشـتهاند کـه اینـان اهورمـزدا و اهریمـن را از آفریـدگان "زروان" میدانسـتند. (دوسـتخواه،۱۳۸۹، ۹۹۵)

زروان خدای زمان است که در اوستا اهمیت چندانی ندارد؛ اما از نوشتههای روزگار ساسانیان بر میآید که در آن دوران، سخت مورد توجه و ستایش مردم بوده است. سرشت او جاودانگی و بی کرانگی است و همه آفرینش در اوست. سرچشمه هستی و بن مایه ماده، زمان، سامان کیهانی و در یک سخن، هستی کل است، خود منشأیی ندارد و منشأ دارد، در برابر سال کیهانی زروانی که نُه هزار سال درازا هیزار سال کیهانی مزدایی قرار میگیرد که دوازده هیزار سال است و به چهار دوره سه هزار ساله بخش می شود. (همان منبع: ۱۹۹۷) نمونههای اولیه از تمثال مادیی نروان را در اشیای تزیینی و آیینی لرستان می توان دید. (تصویر ۱ و ۲) (پاکباز: ۹۸۳: ۹۸۴)



تصویر ۱: ایزد زروان، لرستان، میله با صفحه مدور قرن ۸ تا ۷ ق م.(گریشمن، ۱۳۷۱: ۵۱)



تصویر ۲: لرستان، لوحه نقره، خدایان زروان و اهورا مزدا و اهریمن ، قرن ۸ تا ۷ ق م، موزه سین سیناتی. (گریشمن،۱۳۷۱ : ۵۲)

#### ۳. ایزد پر تهوی

الهه زمین، به معنای پهناوریاد می شود. او بلندی های فراوان دارد و همه کوه ها را بر خویشتن بردبارانه تحمل میکند و درختان بیشه ها را در خاکهای خود نگه می دارد. او عظیم، محکم و درخشان است. از او چون مادری مهربان یاد شده که پذیرای فرزندان خویش است هنگامی که جان می سیارند. در اساطیر ایرانی آمشاسیّند سیّندارمَد گویای همین شخصیت مادرانه و بردبارانه الهه زمین است که همسر اورمزد شمرده می شود. (قلیزاده، ۱۳۹۲: ۱۵۵)

#### ۴. ایزد سیندارمَد

سپندارمذ نـام یکی از الههها یـا امشاسپندان آیین مزدیسنی است. نـام دوازدهمیـن مـاه سـال اسـت. در ایـن مـاه از شدت سـرما کاسـته میشـود. در سـیام ایـن مـاه نخسـتین الهامـات دینـی بـرای زردشـت رخ داد. در غـروب بیسـت و ششـمین روز ایـن مـاه در رسـتاخیز، سوشیانس مـردگان را زنـده خواهـد کـرد. در ایـن مـاه بـرای بسـتن زهـر خرَفَسـتران، نیرنـگ میخواندنـد. (قلـیزاده، ۱۳۹۲: ۲۶۱)

این نام در اوستا به صورت سپنت آرمئی تی به معنی اندیشه یا فـداکاری یـا بردبـاری یـا سـازگاری و فروتنـی و در پهلـوی بـه صورت سپندارمت به معنای سود آور به کار رفته است. ایـن ایزد بانو، ایزد بانوی خاک و زمین است. سیندارمذ نام یکی از امشاسپندان است که در گروه سه گانه امشاسپند بانوان؛ سیندارمذ، خـرداد و امـرداد جـای دارد و از نمادهـای مـادر -خدایی اهـوره مـزدا بـه شـمار میآیـد. ایـن امشاسـپند بانـو درجهان مینوی نماد دوستداری و بردباری و فروتنی اهوره مـزدا اسـت. او دختـر اهـوره مزداسـت و يارىدهنـده رمههـا و سبزكننده چراگاهها و دختر ایزد آسمان است. ایزد بانوان آبان (اردویسور آناهیتا) ، دیـن و اَشَـی از یـاران و همـکاران اویند. پنجمین روز ماه و دوازدهمین ماه سال به نام این امشاسپند بانواست که در فارسی اسفند گفته می شود. گل بیدمشک را نیـز ویـژه او دانسـته اند. (دوسـتخواه، ۱۳۸۹: ۱۰۵۲) روزینجے هے ماہ کہ اسپندارمذ و نام فرشته موکل ہے خاک نام دارد، روزی نحس و سنگین است. قابیل پسر آدم، که بدكار و جنايت كاربود، دراين روز زاده شد. زردشتيان اعتقاد دارنـد کـه در ایـن روز دسـت بـه هیـچ کاری نزننـد در خانـه بنشینند. (همان منبع: ۱۰۰۳)

# ایزدان دوگانه خاک ۱. ایزد آبان(آناهیتا)

آبان نام مینوی همه آبها و صفت ایزدبانو «اردویسور آناهیتا» است. در پارهای از نوشتههای پهلوی «بُرزیَـزد» خوانده شده و با «اپام نپـات» یکی شـمرده شـده است. دهمین روزماه و هشتمین ماه سال بدین نام خوانده میشود. (دوستخواه، ۱۳۸۹: ۹۶۳)

آبان در اوستا به معنی فرزند آبهاست. او نیرومند و بلند قامت است و اسب تندرو دارد و مانند هرمزد و مهر، لقب اهوره (سرور) دارد. آمشاسپند خرداد نیز با آب ارتباط دارد. خرداد سرور سالها، ماهها و رودهاست. گل نیلوفر متعلق به آمشاسپند آبان است. (قلیزاده، ۱۳۹۲: ۲۶)

در ایران باستان، الهه بزرگ آبها، مظهرباروری و آبادانی، پیروزی بخشنده در نبردها، دوشیزهای زیبا، بلند بالا، ستبربازو، کمر باریک با سینههای برجسته که برگردونهای با چهار اسب یکرنگ و یک اندازه میراند. در دوران هخامنشی معابدی را به نام آناهیتا ساختهاند. گهگاه، در نقش برجستههای ساسانی نیز او را مجسم کردهاند. (تصویر۳) (پاکباز، ۱۳۸۹)

ایزد آبان، ایزد مطهر کننده زمین و پاک کننده خاک است و او تخمه آبهاست، آبان حامی ایزد زمین و همکار سپندارمذ (ایزد خاک) معرفی شده است.



تصویر ۳: پشت یک سکه از بهرام دوم،موزه ارمیتاژ، لنینگراد (پرادا،۱۳۸۳: ۲۸۸)

#### ۲. ایزد آگنی

آگنی بزرگترین خدای ودایی بود که به وسیله شعله مقدس و زندگی بخش خود، بشر را به سوی تعالی سوق داد. آتش توسط رعد و برق از آسمان به زمین رسید و برای بشیر کامیابی بسیار به همراه آورده است.(ولی، بصیری،۱۳۷۹: ۷۵)

آگنی از مهمترین ایردان در ودااست. آگنی برترین رب النوع ودایی است، او مظهر الهی ودایی است، او مظهر الهی اتش است. او مظهر الهی آتش است. او با همه عظمتش شخصیتی مردموار ندارد. او ایزدی جوان و در عین حال پیراست، او نره گاوی است که در دامان آبها پرورش یافته است. او با آذرخش نیز پیوند دارد و گاه خود آذرخش است. (قوی پنجه ،۱۳۸۸: ۱۳۳)

#### ۳. میتره – ورونه

ایـن دو ایـزد، جـوان انـد کـه چشمشـان خورشید اسـت یـا پرتـو خورشـید گردونــه خــود را در اوج آسـمانها میراننـد. ورونــه ایــزدی اسـت کـه بــر اورنــگ کیهانــی خود،زمیــن را میسـنجد و بـه خورشـید نــور میبخشـد و اوسـت کـه بــه گونــهای زیبــا و سـرخ بـر زمیـن نیـرو میافکنـد، او نیـروی مـاورای طبیعـی اسـت. ایـن دو زوج ایـزدی هسـتند کـه آسـمان و زمیـن را نگـه مـیدارد. (همـان منبـع : ۱۲۲)

میتـرا خدایـی بـ ود شکسـت ناپذیـر. معتقـدان بـه دیـن مهـر، بعـد از اینکـه بـه اسـرار دیـن وقـوف مییافتنـد، عمـلاوارد سـپاهیان میتـرا میشـدند و بـه درجـه و منصـب سـر بـاز میرسیدند. سـرباز معـرف عنصـر خـاک بود. (تصویـر۴) (ولـی، بصیـری،۱۳۷۹: ۱۵۲)



تصویر۴: نقاشی دیواری دوراروپوس (میترا در حال شکار است) (پرادا۱۳۸۳: ۲۷۲)

# جشن مرتبط با عنصر خاک

از جشـنهای مرتبـط بـا خـاک، جشـن سـپندارمذ (مَزدگیـران یـا مَردگیـران) اسـت. (تبریـزی، ج۱۳۹۱، ۱۳۹۳)

### ۱. جشن سِيَندارمَذگان (مزدگيران)

نام جشنی است که در سپندارمذ روز (روز پنجم) ماه سپندارمذ (اسفند) برگزار می شد. گفته می شود این جشن ویژه زنان بوده و به مناسبت تجلیل و بزرگداشت آنان برپا می شد و در آن، از شوهران خویش هدیه دریافت می کرده اند و از این رو آن را جشن مزدگیران نیز می خوانده اند. (دوستخواه،۱۳۸۹؛ ۱۰۵۳)

سپندارمذ در شکل معنوی و مینوی اش مظهر بردباری و سازگاری اهورامزدا است و در جهان مادی و خاکی ، نگهبانی زمین به وی سپرده شده است. سپندارمذ حامی زنهای درستکار و عفیف، شوهر دوست و خیرخواه است. برابربا روش و قاعده کلی، روز پنجم اسفند به مناسب تقارن نام روز و ماه جشن بوده است .این جشن همراه با آداب و رسوم و تشریفاتی ویژه برگزار می شد. نخستین جشنی که دراین روز برگزار می شد، نخستین جشنی که دراین این جشن را خلف تبریزی، پنج روز آخر اسفند یاد کرده، اما در سایر منابع روز پنجم یاد شده است. ( تبریزی، چ ۴، ۱۳۹۱)

# گیاهان مرتبط با عنصر خاک ۱. بانو سپّرغّم

متعلق به سپندارمذ الهه زمین است و بانو خود به او اشاره دارد. احتمالاً باید گلی متعلق به سپندارمذ، ماه آخر زمستان باشد. در جایی، این گل را متعلق به زامیاد

دانستهاند. (قلیزاده، ۱۳۹۲: ۱۲۳)

#### ۲.یلنگ مشک

پلنـگ مشـک گل مخصـوص سـپَندارمَذ اسـت و بـوی آن چـون بـوی نیکـی اسـت. (همـان منبـع: ۱۵۴)

### ۳.ریواس

پس از این که گیوم رث در می گذرد، از نطف ه او که بر زمین ریخته میشود، پس از چهل سال با کمک ایزد نَریوسَنگ و سیّندارمَذ، شاخهای ریـواس میرویـد کـه دارای دو ساق است و پانے زدہ برگ. این پانے زدہ برگ مطابق با سال ھاپی است که مشی و مشیانه (نخستین زوج آدمی) در آن هنگام دارند و این دو همسانند. (همان منبع: ۲۳۱) در اسطورههای ایرانی دو ساقه ریـواس بـه هـم پیچیـده منتهـی بـه مشـی و مشیانه، این جفت انسانی شده است. (افضل طوسی، ۱۳۹۳: ۲۴۵) تنشان در کمـرگاه چنـان بـه هـم پيونـده خـورده كـه تشخيص این که کدام نراست و کدام ماده امکان پذیر نیست. به روایتی پس از نه ماه، این دو گیاه به صورت انسان درمی آیند. از این دو آفریده گیاهی، نسل بشر در جهان به وجود می آید. ارتباط انسان با گیاه ریواس باید ریشهای کهـن داشـته باشـد و محتمـلاً، بـه عنـوان توتـم، در نـزد بعضـی قبایل ایرانی شناخته میشده است. سیس در آسیای میانه، این توتم در نزد ایرانیان عمومیت یافته و بعدها اعتقادی کلی شده است. (قلی زاده،۱۳۹۲: ۲۲۱)

# حیوان مرتبط با عنصر خاک

# ۱. مار

در اساطیر، مار نماد خاک است. مار از نمادهای مشترک دو عنصر مقدس آب و خاک هستند. نماد اصلی زمین و عنصر مقدس و پاک خاک است، مار از جهان آغازین سر برمی آورد و به همین جهت صورت اساطیری یافته و موجب تجدید حیات عالم آن به شمار رفته است. (قوی پنجه، زهرا، ۱۳۸۸)

مــار در آییــن میتــرا علامــت زمیــن اســت، از عناصــر نیکــی و نماینـده انـواع حیوانـات اسـت کـه از نطفـه حیـوان قربانـی شده بــه وجــود آمــده اســت. (تصویره) (ولی،بصیــری،۱۳۷۹؛ ۹۶)



تصویر ۵: نمایش اساطیری روی یک مهر(در تصویر دو مار از شانه یک زن نشسته دیده می شود که گویا الهه است)، شوش، جنس صدف، قرن ۲۴ تا ۲۲ ق م.(پرادا، ۱۳۸۳: ۳۸)

# نقوش هندسی مرتبط با عنصر خاک

مربع نشان دهنده تغییرناپذیری کائنات، ماده پایبند زمین و واقعیت است. در بیشتر آثار هناری معاصار، ارتباط بیان مربع و دایره اتفاقی یا مفقود است. جدایی آنها یک نمایش نمادین دیگر از حالت روحی انسان قرن بیستم است: روح انسـان ارتباطـات واقعـی و ریشـههای خـود را گـم کـرده و در معرض پریشانی و گسستگی قرار گرفته است، مربع نمادی از زمیـن در برابـر آسـمان اسـت کـه نمـاد آن دایـره اسـت. مربـع همچنین نمادی از کل دنیاست، مربع عدد چهار را تداعی مىكنىد كنه رقام معارف كمال الهالي اسات، مرباع از لحاظ تجسمی نشان دهنده استقرار، استحکام، سکون و ثبات است. (تصویر۶) (افروغ،۱۳۹۳: ۲۳)



تصویر ۶: سیلک، ظروف منقوش (۹-۱۰ ق م )، موزه تهران (گریشمن، ۱۳۷۱: ۲۹۱)

مربع نماد مکان نیز هست، همانگونه که دایره و مارپیچ نماد زمان هستند، مربع معرف عوامل چهارگانه زیر است: ۱-۱. چهار جهت اصلی: شمال، جنوب، مغرب، مشرق.

۲-۱. چهار عنصر: آب، خاک، باد، آتش.

۱-۳. چهار مرحله از زندگی انسان: کودکی، جوانی، میانسالی،

۴-۱. چهار مرحله از تکامل بشری: دوران جنینی، دوران زندگی، مـرگ، رسـتاخیز (معـاد) .

۱-۵. چهار فصل: بهار، تابستان، پاییز، زمستان.

۱-۶. چهار امتداد در هنرهای تصویری: عمودی، افقی، مایل،

۱-۷. چهار طبع: سردی، گرمی، خشکی، رطوبت.

مربع نمادی است که از عالم صغیر؛ در حالی که دایره مبین عالم کبیراست، دراساطیرایرانی، مربع و مکعب نماد اهورام زدا است. از مربع به صورت شبکه ای شطرنجی و خانه خانه نیـزبه فراوانی در تصویرهای اقـوام مختلـف استناد شدہ کہ گاہی جنبہ ہای جادویی یا حالت ھایی از ریاضیات دارد. (تصویـر۷) (همـان منبـع: ۲۴)

#### ۲. مثلث

مثلث متساوي الاضلاع نماد هماهنگي و تناسب است و گاهی مفهوم زمین (خاک) را میرساند. اگر راس مثلث متساوی الاضلاع به طرف بالاباشد، نمادی از آتش و جنس مذكر است و اگر راس مثلث به طرف پايين باشد، نماد

آب و جنـس مونـث اسـت. مثلـث مفهـوم بـاروری و زهـدان را میرساند و نمادی برای این مفاهیم است. (همان منبع:

مثلثهای به هم پیوسته نشان کوه است مانند جام شوش که با مثلثهای به هم پیوسته که دربین هرکدام نیهایی روییده و اشاره بر تاثیر آب در رویاندن است. (تصویـر۸) (هـال، ۱۳۸۷: ۲۱۸)



تصویر۷: آجر نقاشی شده منطقه باباجانی، لرستان، هنر ماد، هزاره اول ق م. (تسلیمی، نیکویی، منوچهری،۱۳۹۴: ۳۱)





تصوير٨: جام سفالين، شوش، خوزستان، حدود ۴۰۰۰ سال ق م. (تسلیمی، نیکویی ،منوچهری ،۱۳۹۴: ۱۲)

# ۳. نقش مایه سهگوشهای پیوسته

یکی از متداول ترین نقش مایههای ایرانی، سهگوشهای به هم پیوستهای است که مانند سلسلهای ناگسستنی، اغلب در حاشیههای فرش و بیش از همه در گبهها و سفالها به صورت زنجیره سهگوشهای به هم پیوسته را بـرخـود دارد. از عصـر هخامنشـی نمونههـای زیـادی از همیـن سبک نگارگری سهگوشهای پیوسته در دیگر آثار هنری برجای مانده است؛ از آجرهای لعابدار کاخهای شوش تـا ظـروف سـفالين، ايـن سلسـله زنجيـرهاي سـهگوشها بـه چهار شکل دیده می شوند:

۱. سه گوش ساده

۲.سه گوش کنگره ای

۳. سه گوش شطرنجی

۴. سه گوش کنگره شطرنجی

سـه گـوش کنگـره شـطرنجی کـه یکـی از جالبتریـن نگارگری های این سبک در تک پارچهای پارتی است که از گورهای خمرهای گرمی مغان به دست آمده است. استمرار

04

شش هـزار ساله سـه گوشهـای بـه هـم پیوسته بـه شیوهها و سـبکـهای گوناگـون، نمی توانـد تنهـا جلـوهای از نقشپـردازی سـنتی باشـد و هیچگونـه مفهـوم رمـزی و نمـادی نداشته باشـد. در آییــن زرتشـت، کـوه سـتوده و مقـدس اسـت.(تصویر۹) (افـروغ،۳۹۳۳ : ۱۳۹)



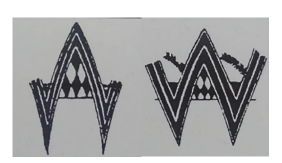
تصویر۹: تصویر روی پارچه کشف شده از پازیریک با نقش سه گوشهای به هم پیوسته (افروغ۱۳۸۹: ۱۳۹)

در اوستا از کوه و فر (به معنی شکوه و شوکت)، بارها با هم یاد شده است. کوه با صفتهایی چون «آسایش بخش» و «خوشی دهنده» تکریم شده است. در تکویی هستی، کوه مقام سوم را داراست. بدین معنی که در آغاز، آسمان آفریده می شده و پس از آن زمیین و آنگاه کوه که تکیه گاه زمین خوانده شده است. اما نگارگری شطرنجی از آغاز تجرید هنیری تلالو آب بوده؛ بدیین دلیل ساده که در روشنایی آفتاب، آبهای روان را به صورت سایه روشن می بینیم که نقش شطرنجی، تجریدی تریین و انتزاعی تریین شیوه تجسم نقش شطرنجی، تجریدی تریین و انتزاعی تریین شیوه تجسم آن است. بنابراین کوهی که شطرنجی باشد از آب لبریز است و این نعمتی است که در سرزمین های خشک و کم آب جنوب ایران، بزرگ تریین نعمت خداست.

سهگوشها و لوزیهای یک در میان سفید و سیاه، نشانه تلالو و از نمادهای آب است. براساس این برداشت، سهگوشهای خالی و زنجیره سهگوشهای شطرنجی نماد کوه یا کوهسار شطرنجی نشانه تاکید مضاف است بر اینکه کوهها نگاهدار آب باران اند. (تصویره۱-۱۱) (همان منبع:



تصویر۱۰: جام سفالین منقوش شوش، نیمه دوم هزارهچهارم ق م (پوپ،1387: 1)



تصویر ۱۱: جزیی از تصویر سفالینههای شوش، هزاره چهارم قبل میلاد (مثلث و سهگوشهای شطرنجی نماد کوه است) (افروغ۱۳۸۸: ۱۴۰)

# نمادهای اساطیری خاک در هنر ایران باستان

آیینه با انعکاس تصویر در آن نماد تقابل خاک و افلاک است، در واقع نشانهای از حق و خلق هستند، که در حکم آیینهاند برای یکدیگر (قوی پنجه،۱۳۸۸: ۱۶۷)

#### ۲. کوه

خاک با کوه که به صورت بخشی از زمین که برآمده، منبع خاک است و می تواند یکی از چها عنصر اصلی به شمار آید. به صورتی که کوه را در قدیمی ترین افسانه ها مخلوق نخستین دانسته اند. برای نمایش کوه از شکل مثلثهای به هم پیوسته استفاده شده است. مانند جام شوش که با مثلثهای به هم پیوسته که در بین هر کدام نی هایی روییده و اشاره بر تاثیر آب در رویاندن است. کوه جایگاه خدایان و پیوند آسمان و زمین به شمار می آید. بنابر بعضی از کیهان شناسان کوه مقدس نیز مرکز و محور سراسر کیهان بود و ستیغهای دوگانه، گاهی جایگاه خورشید و ماه بود و سرچشمه نخستین آبها و در نتیجه حاصلخیزی به شمار می رفته است. از جمله نمادهای کوه، مثلث و خطوط می رفته است. از جمله نمادهای کوه، مثلث و خطوط زیگراگا است. (تصویر۱۲) (هال، ۲۱۸۱: ۲۱۸)



تصویر۱۲: نقش سفالینههای تل باکون، فارس، (نگارههای کنگرهای نماد کوه و خطوط هفت و هشتی نماد آب است) (پرهام،۱۳۷۱: ۳۴۵)

## عنصر خاک در آیینهای ایران

در اسناد و مدارک زروانی آتیش و باد به عنوان عناصر نرینه و آب و خاک (زمین) به عنوان عنصر نرینه نام برده شده است. (زینر،۱۳۷۵،۱۳۲)

در آیین مانوی بخشی از اصول اعتقادی برپایه ایمان به این عناصر بنا شده است. در آیین مهر، متشرفان از بابهای

هفتگانه سیارات به طریقی نمادین عبور می کردند، باید از چهار عنصر نیزگذر می کردند و در نقش برجستهای که ولادت میترا را به گونهای نمادین نمایش می دهد، کوزه نماد آب، مار نماد زمین، شیر نماد آتش و پرنده نماد هوا قلمداد شده است. (ورمارزن،۱۳۷۲؛ ۱۹۴)

در آموزههای زرتشتی نیز، بنمایه آفرینش انسان از خاک ساخته شده و در روایت پهلوی گفته شده: مردم از آن گلاند که کیومرث را از آن ساخت. (هوک،۱۳۶۷: ۵۵) زرتشتیان برای عناصر چهارگانه احترام قائل بودند و اجساد مردگان را ناپاک می انگاشتند و دفن نمی کردند، بلکه در دخمهها و یا بلندی کوهها قرار می دادند. (زادسپرم،۱۳۶۶: ۳۸) در آیین مزدک اعتقاد به طبایع چهارگانه بوده است که باد را قابل تصرف نمی دانستند و گاهی آنها را به سه اصل خاک، آب، آنش کاهش می دادند. (خدادادیان: ۱۲۵)

#### نتيجەگيرى

خاک پس از آب مهمترین عامل در تکوین حیات و ایجاد تمدن بشری به حساب می آید. خاک سرچشمه ان واع برکات، منبع تمام مواد حیاتی و مهم ترین وسیله برای ادامه زندگی موجودات زنده بوده است و حتی انسان و حیوان سرپناه خود را با همین خاک برپاکرد. در اساطیر خاک نمادی از باروری و نگهداری است و برای همین در طول تاریخ زمین به صورت الهه مادر و به صورت مؤنث مجسم میشود. در اسطوره آفرینش کیهان، زمین نقش انفعالی دارد. حتی اگر آن نقش مقدم باشد، پیش از رمز پردازی اساطیر در باب زمین، حضور خاک که از لحاظ مذهبی ارزشمند و چشمگیرتر بوده است. عنصر خاک محرم است و اسرار را در درون خویش حفظ میکند.

خاک علاوه براینکه ماده اولیه آفرینش مادی است، نمادی از مرگ و فروپاشی سویه جسمانی حیات نیز هست که در آیین تدفین و به خاک سپاری مردگان متجلی میشود. خاک علاوه بر محل دفن و نابودی به علت توان رویاندن نباتات، محلی برای حیات و زندگی پس از مرگ بوده است نباتات، محلی برای حیات و زندگی پس از مرگ بوده است که صاحب کشاورزی شدند، دلیلی بر همین ارتباط بوده است. انسان اولیه که روییدن بذر را از دل خاک تیره نظاره می کرد، اجساد مردگان را به خاک میسپردتا رویش و ولادت دوباره آنها را، با این آیین آرزو کنند، به همین دلیل با مردگان اشیای زینتی، لوازم و جواهرات دفن می کردند و در برخی جوامع بین النهرین و فلات ایران، مردگان خود را در کف اتاق نزدیک اجاق خانه که گرمترین جای خانه بود در به خاک میسپردند.

در وهله اول به رمزگشایي خاک و بعد به اصل و ریشه و حادثه اولیهای که بر اثر آن به وجود آمدهاند، پی بردیم، و در نهایت اسطوره و نماد خاک پرداخته شد، پس دیگر ناشناخته و غیر واقعی نبود، بلکه وجود داشتند و از جنس دنیای واقعی آدمیان بودهاند.

در مباحث و بخشهای این جستار مکتوب، به نمادپردازی تصویری خاک در هنر مردمان ایران باستان پرداخته شد. نماد و اساطیر عنصر خاک، همیشه به صورت یک روایت نیست بلکه می تواند، به گونه نقش و تصویر در آثار هنری نیز دیده شوند. بنابراین، برای درک بهتر عنصر خاک باید آنها را در قالب الفاظ و کلام تعریف کرد و در چارچوب آثار هنری به نظاره نشست.

جدول ۱: نمادهای عنصر خاک در هنر ایران باستان

| نماد                                                                     | شناسنامه اثر                                                                                                                  | تصاوير |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| زروان: خدای زمان، خاک.                                                   | نام: میله با صفحه مدور<br>قرن ۸ تا ۷ ق م. محل:<br>لرستان(ایزد زروان).                                                         |        |
| زروان: خدای زمان، خاک.<br>اهورامزدا: خدای روشنی.<br>اهریمن: خدای تاریکی. | نام: لوحه نقره (خدایان<br>زروان و اهورا مزدا و اهریمن)<br>قرن ۸ تا ۷ ق م. به دست<br>آمده از لرستان .<br>محل: موزه سین سیناتی. |        |

| ٦٠                                     |
|----------------------------------------|
|                                        |
| باستان پژوه                            |
| ن پۆتۈ، مىل ئوزدھم و يىستىم، شمارە 1 و |
| و بيستهم دش                            |
| algo! e                                |

| نماد                                                                                | شناسنامه اثر                                                                                                                                          | تصاویر |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| آبان(آناهیتا): ایزد<br>مطهرکننده زمین و<br>پاککننده خاک.                            | نام: پشت یک سکه از بهرام<br>دوم.<br>محل: موزه ارمیتاژ، لنینگراد.                                                                                      |        |
| میترا: همراه با ورونه<br>نگهدارنده آسمان و زمین<br>هستند. میترا نماد خورشید<br>است. | نام: نقاشی دیواری<br>دوراروپوس (میترا در حال<br>شکار است.)<br>محل: دوراروپوس.                                                                         |        |
| مار: مار نماد خاک است.<br>مار از نمادهای مشترک دو<br>عنصر مقدس آب و خاک<br>هستند.   | نام: نمایش اساطیری روی<br>یک مهر (در تصویر دو مار از<br>شانه یک زن نشسته دیده<br>میشود که گویا الهه است.)<br>جنس صدف، قرن ۲۲ تا ۲۲<br>ق م.<br>محل:شوش |        |
| مربع: نمادی از زمین در برابر<br>آسمان است.                                          | نام: ظروف منقوش (۱۰-۹<br>قم) ،به دستآمده از سیلک.<br>محل: موزه تهران                                                                                  |        |
| در اساطیر ایرانی، مربع و<br>مکعب نماد اهورامزدا است.                                | نام: آجر نقاشی شده منطقه<br>باباجانی، لرستان، هنر ماد،<br>هزاره اول ق م.                                                                              |        |
| مثلث: نماد زمین (خاک)<br>است.                                                       | نام: جام سفالین، شوش،<br>خوزستان، حدود 8000 سال<br>ق م.                                                                                               |        |

| 1000                      |  |
|---------------------------|--|
| 20%                       |  |
|                           |  |
| ، باستان پژوه، مال نوزدهو |  |
| م و بیستم، شماره آ و      |  |
|                           |  |

71

| سهگوشهای خال خالی<br>و زنجیره سهگوشهای<br>شطرنجی نماد کوه یا کوهسار<br>شطرنجی نشانه تاکید مضاف<br>است بر اینکه کوهها نگهدار آب<br>باراناند. | نام: تصویر روی پارچه کشف<br>شده از پازیریک با نقش<br>سهگوشهای به هم پیوسته. |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|
| مثلث و سهگوشهای<br>شطرنجی نماد کوه است.                                                                                                     | نام: جام سفالین منقوش<br>شوش، نیمه دوم هزاره چهارم<br>ق م.                  |  |
| نگارههای کنگرهای نماد کوه<br>و خطوط هفت و هشتی نماد<br>آب است.                                                                              | نام: جزیی از تصویر<br>سفالینههای شوش، هزاره<br>چهارم قبل میلاد.             |  |
| نگارههای کنگرهای نماد کوه<br>و خطوط هفت و هشتی نماد<br>آب است.                                                                              | نام: نقش سفالینههای تل<br>باکون، فارس.                                      |  |

#### منبع:

- •تقیزاده قهی، عـزت الله (۱۳۷۴)، «شـناخت مـواد ومصالـح»، تهـران، انتشارات شـرکت چـاپ و نشـر ایـران.
- •بربریان، مانوئیل (۱۳۷۶)، «جستاری در پیشینه دانش کیهان و زمین در ایران ویچ»، نشر بلخ وابسته به بنیاد نیشابور. •مـک کال، هنریتا (۳۷۳)، «اسطورههای بین النهرینی»، ترجمه عباس مخبر، تهران، انتشارات مرکز.
- •فرهوشی، بهـرام (۱۳۷۹)، «ایرانویـچ»، تهـران، انتشـارات دانشـگاه تهـران.
- •قلیزاده، خسرو (۱۳۹۲)، «فرهنگ اساطیر ایرانی بـرپایه متون پهلـوی»، (چاپ سـوم)، تهـران، انتشارات کتاب پارسه. •دوسـتخواه، جلیل (۱۳۸۹)، «اوسـتا کهن تریـن سـرودها و متنهای ایرانی»، (چاپ پانزدهـم)، جلـد دوم، تهـران، انتشارات مرواریـد.
- •پاکباز، روییـن (۱۳۸۹)، «دایرهالمعـارف هنـر»، (چـاپ دهـم)،

- تهـران، انتشـارات فرهنـگ معاصـر.
- •ولی، وهاب. بصیری، میترا (۱۳۷۹)، «ادیان جهان باستان»، جلـد سـوم، تهـران، انتشـارات پژوهشـگاه علـوم انسـانی و مطالعـات فرهنگـی.
- •افضـل طوسـی، عفتالسـادات (۱۳۹۳)، «طبیعـت در هنـر باسـتان»، تهـران، انتشـارات فرهنگسـرای میردشـتی.
- افـروغ، محمـد (۱۳۹۳)، «نمـاد و نشانهشناسـی در فـرش ایـران»، تهـران، انتشـارات فرهنگسـرای میردشـتی.
- •ورمـارزن، مارتیـن یـوزف (۱۳۷۲)، «آییـن میتـرا»، مترجـم بـزرگ نـادرزاده، تهـران، انتشـارات چشـمه.
- •زنیـر، رابـرت چارلـز (۱۳۷۵)، «زروان یـا معمـای زرتشـتیگری»، ترجمـه تیمـور قـادری، تهـران، انتشـارات فکـرروز.
- •زادسپرم (۱۳۶۶)، «گزیده های زادسپرم»، ترجمه محمد تقی راشد محصل، تهران ، انتشارات موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

•پـوپ، آرتــور، آکرمــن، فلیــس (۱۳۸۷)، «سـیری در هنــر ایــران»، جلــد اول و هفتــم، ترجمــه سـیروس پرهــام، تهــران، انتشــارات علمــی و فرهنگـی.

•قوی پنجه، زهـرا، بهـار(۱۳۸۸)، «رمزگشایی نمادخـاک در هنـر سـرزمین رازهـا»، فصلنامـه هنـر، شـماره ۷۹، صفحـه ۱۵۸.

- •خدادادیان، اردشیر، «اعتقادات آریاییهای باستان دریک بررسی کوتاه تاریخی»، تهاران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
- هال، جیمـز (۱۳۸۷)، «فرهنـگ نـگارهای نمادهـا در هنـر شـرق و غــرب»، ترجمـه رقیـه بهـزادی، تهـران، انتشـارات فرهنـگ معاصـر.
- •هوک، ساموئل هنـری (۱۳۶۷)، «اساطیر خاورمیانه»، ترجمه علـی اصغـر بهرامـی و فرنگیـس مزداپـور، تهـران، انتشـارات روشـنگران.
- •گریشـمن،رمان (۱۳۷۱)، «هنـر ایـران در دوران مـاد و هخامنشی»، ترجمه عیسی بهنام، تهـران، انتشـارات علمی و

٦٢

